
Muséon
REVUE DU MUSéE JU IF  DE BELGIQUE

n° 9 | 2022



Muséon
REVUE DU MUSéE JU IF  DE BELGIQUE

n° 9 | 2022

Fonds Jacob Salik



2 3

À la rencontre d’un patrimoine juif 
immatériel. Réflexions critiques sur  
les promenades Jews in the City

Marie Cappart et Frie Van Camp
p. 31

Le Service éducatif et de médiation 
présente : Being home is…

Janne Klügling
p. 39

Foi, religions et homosexualités
Leila Fery

p. 45

Nouvelles acquisitions  
du Musée Juif de Belgique 

Olivier Hottois
p. 51

Une découverte fortuite à Uccle.
La stèle de Moïse Schott (1774-1845)

Philippe Pierret
p. 61

Isabella Errera et l’Œuvre  
d’assistance aux prisonniers  

Italiens déportés en Belgique.
Des archives inédites éclairent  

un épisode oublié de la Première  
Guerre mondiale

Pierre Lannoy
p. 73

Les origines du cimetière juif d'Arlon  
à l'aune de documents exclusifs 

Angélique Burnotte
p. 85

Friedrich Strauss,  
lumière sur une vie d’espion

Hélène Muratore
p. 93

Lore Hergershausen,  
une vie racontée

Sophie Collette
p. 99

Éditorial
Barbara Cuglietta et Philippe Blondin

p. 4

La future scénographie  
du Musée Juif de Belgique

Christophe Gaeta 
p. 7

La fresque Zadkine :  
La Danse

Philippe Blondin 
p. 11

Arié Mandelbaum : 
repenser une œuvre

Bruno Benvindo
p. 15

Rencontre avec  
Nikolay Karabinovych

Laia Lozano
p. 21

Sol LeWitt :
la synagogue de Chester

Barbara Cuglietta 
p. 27

L’Année des Justes.  
Une idée née au sein  

du Musée Juif de Belgique
Adolphe Nysenholc

p. 111

Les enfants cachés,  
les sauveurs et les Justes 

Alexandra Bourla
p. 117

 
Informations pratiques

p. 125 

Les auteurs du Muséon
p. 126

Les collections muséales
p. 128

Notre équipe
p. 129

Remerciements
p. 130

Sommaire



4 5

docile avait choisi, en 1940, la politique du moindre 
mal, avec notamment une administration collaborant 
avec l’occupant pour établir le Registre des Juifs, 
démarche dont on ne dira jamais assez qu’elle était 
anticonstitutionnelle et illégale. Mais ces témoins 
survivants insistent surtout pour montrer l’autre face de 
la Belgique, celle qui, en dépit des circonstances, resta 
attachée au respect des droits humains, de la liberté, de 
l’héritage des Lumières, et rendant hommage à ceux qui, 
par milliers, n’écoutant que leur cœur, ont sauvé au péril 
de leur vie des enfants et des familles juives. M. Adolphe 
Nysenholc et Mme Alexandra Bourla vous parleront dans 
ce numéro des Justes de la Nation. 

Au-delà de ce cours d’histoire très émouvant, nous 
essayons de donner à tous ces jeunes l’opportunité 
d’apprendre à mieux connaître la culture juive, à mieux 
appréhender l’Autre dans sa différence, ainsi que le 
monde qui les entoure. Notre programme éducatif 
Let’s Meet a Jew contribue ainsi à ce qu’ils deviennent 
des citoyens confiants, curieux et ouverts aux autres. 
D’ailleurs vous trouverez sous la plume de Marie 
Cappart, de Frie Van Camp et de Janne Klügling,  
leurs contributions à ce sujet.

Comme vous le savez sans doute, nous possédons 
de riches archives sur la vie et les personnalités qui 
ont marqué notre communauté. En fouillant dans ces 
archives, Mme Hélène Muratore vous fait découvrir 
un personnage digne des romans de John le Carré. 
Pierre Lannoy, quant à lui, nous rappelle le souvenir 
d’une grande dame, Isabelle Errera Goldschmidt, 
collectionneuse avisée d’art et mécène qui a fait don aux 
Musées Royaux de La Charité de Lucas Cranach. À partir 
de documents inédits de l’administration communale 
d’Arlon, Angélique Burnotte nous entretiendra sur la 

création du vieux cimetière juif à la fin du 19e siècle. Enfin, 
à partir du don d’une petite boîte à chaussures contenant 
des souvenirs et témoignages, notre archiviste Sophie 
Collette s’est plongée dans une enquête passionnante 
sur la vie de Lore Hergershausen, professeure à l’ULB, 
décédée en 1984, qui avait échappé à la déportation.

En filigrane de ses activités culturelles et scientifiques, 
notre Musée poursuit son travail de recherche sur le 
patrimoine des Juifs de Belgique afin d’identifier les 
pièces manquantes et d’acquérir de nouveaux objets 
et œuvres d’art. Notre conservateur Olivier Hottois, 
responsable des acquisitions pour le musée, nous 
donnera à voir ses dernières trouvailles, témoins de  
la richesse et de la diversité des traditions juives.

Notre patrimoine est également mis à l’honneur à travers 
l’Art, puisqu’une donation exceptionnelle est venue 
l’enrichir. En effet, l’artiste belge Arié Mandelbaum a 
confié un ensemble important de ses peintures à notre 
musée. Cette donation vient compléter les œuvres plus 
anciennes déjà présentes dans nos collections et nous 
conduira à lui consacrer une exposition personnelle  
à la fin de l’année 2022. 

Comme disait Candide, il faut « cultiver notre jardin », 
cela peut amener à la trouvaille de trésors tout à fait 
inattendus. M. Philippe Pierret, dans sa contribution à ce 
numéro, vous contera cette découverte faite à Bruxelles. 

Enfin, terminons avec encore une bonne nouvelle, la 
fresque de Zadkine, La Danse, viendra s’intégrer dans 
notre musée. 

Mais sans plus attendre, nous vous laissons le plaisir 
de découvrir ce Muséon, fruit du travail d’une équipe 
fièrement dévouée et attachée à notre institution. 

éditorial
par Barbara Cuglietta, Directrice du Musée Juif de Belgique

et Philippe Blondin, Président du Musée Juif de Belgique

Nous sommes heureux de vous présenter ce numéro 9 
du Muséon, la publication emblématique du Musée Juif 
de Belgique, après une interruption de trois ans, due à 
la crise de la COVID-19 qui a mis à mal la planification 
de nos projets à court et moyen termes. Cette crise sans 
précédent nous a amenés à faire preuve de dextérité, 
d’inventivité et à ajuster notre programmation ainsi que 
nos activités. Les sujets que nous avons abordés depuis 
2019 n’en sont pas moins ambitieux et pertinents : 

Les longues discussions avec les architectes Barozzi/
Veiga, TAB et Barbara Van der Wee pour la mise 
au point des plans de notre futur musée. Toutes 
ces discussions se sont déroulées dans un climat 
extrêmement positif et il est utile de noter que 
les architectes ont accepté d’intégrer toutes nos 
exigences dans leur création. Le permis d’urbanisme 
a été déposé le 13 juillet 2022. 

De multiples réunions avec notre scénographe 
M. Christophe Gaeta lui ont permis d’élaborer un 
parcours qui s’inscrit harmonieusement dans les 
plans établis par les architectes, sur base de notre 
muséographie et de notre muséologie. Vous en 
trouverez d’ailleurs le détail dans l’article qu’il a 
rédigé pour ce numéro.

La création de la Fondation d’utilité publique  
« Les Amis du Musée Juif de Belgique » qui compte 
aujourd’hui quelque cent trente adhérents. 

La poursuite de notre programme d’expositions 
temporaires centré sur des sujets inédits avec –  
pour rappel non exhaustif – la rétrospective dédiée  
à Stéphane Mandelbaum, SuperHeroes Never Die,  
les projets sur l’exil par les photographes Assaf 
Shoshan et Mathieu Pernot, l’exposition de l’artiste  
juif allemand Kurt Lewy, sans oublier Sol LeWitt. 

Le rajeunissement de notre exposition permanente, 
afin de la rendre à la fois plus complète et plus 
accessible à nos divers publics.

Extrêmement important, l’investissement grandissant 
de notre service Éducation et médiation avec les 
publics scolaires et associatifs. Nous reviendrons 
évidemment sur ce point au fil de notre éditorial.

Concernant notre organisation interne, notre Conseil 
d’Administration a subi des changements. C’est avec 
une pensée émue et reconnaissante que nous évoquons 
le départ de deux administrateurs qui, à l’époque, 
s’étaient penchés sur le berceau du Musée Juif de 
Belgique, à savoir M. Georges Reichenberg, et le 
Pr. Albert Mingelgrün. Nous avons également accepté à 
contrecœur la démission pour des raisons personnelles 
de Me Thierry Van Nerom. En revanche, sont venus se 
joindre à notre CA, Mme Odile Margaux, qui a bien voulu 
accepter la responsabilité de Vice-Présidente, Mme Karen 
Bahar Kandiyoti et M. Victor Franco. 

Sur les traces de Jean Capart (1877-1947) qui, le premier 
sur le continent européen, a introduit en 1922, aux 
Musées Royaux d’Art et d’Histoire de Belgique, un service 
éducatif et de médiation avec guides et catalogues, 
nous aussi avons engagé énormément d’énergie dans ce 
domaine, avec des résultats très encourageants. Chaque 
mois, plus de mille écoliers, tant francophones que 
néerlandophones, viennent dans notre musée, écouter 
les témoignages des survivants de la Shoah et des enfants 
cachés, à savoir, Mme la Baronne Regina Sluzsny, M. Amir 
Haberkorn, M. Maxi Kutnowski et M. Théodore Kornblum. 
Qu’ils en soient remerciés. 

Grâce à eux, les jeunes écoliers et écolières prennent 
connaissance des heures les plus sombres de notre 
histoire liée à la Shoah en Belgique. Cette Belgique 



6 7

La future scénographie  
du Musée Juif de Belgique

par Christophe Gaeta, Muséographe-Scénographe

Quel que soit le projet muséal, la scénographie répond 
toujours à un double défi : elle doit d’abord être au 
service du propos élaboré par les équipes scientifiques 
du musée et doit également s’employer à traduire 
ce discours en imaginant une expérience globale 
susceptible de capter l’attention des visiteurs et de 
répondre à leurs attentes diverses. Il s’agit de les étonner, 
de susciter des émotions et de les emmener, le temps 
d’une visite, à découvrir l’histoire d’une communauté,  
son passé et son présent.

La multiplicité des projets culturels promettant 
l’« immersion » semble exponentielle. Pourquoi s’en 
plaindre si elle amène le public à (re)venir dans les 
musées ? La scénographie du futur Musée Juif ne 
se privera pas des moyens qu’offrent les nouvelles 
techniques muséales du 21e siècle. Mais, comme évoqué 
précédemment, la promesse que nous faisons aux futurs 
visiteurs, sera de lui proposer une véritable rencontre, 
effective et privilégiée, avec la communauté juive  
de Belgique dans toute sa diversité. 

Tout projet culturel n’est-il pas une formidable occasion 
de « rencontrer l’Autre » ? Notre mission de scénographe 
consiste à créer les conditions de ce rendez-vous, 
imaginer les ambiances et prévoir les dispositifs qui 
permettront de répondre à cette promesse. Par le passé, 
à de multiples reprises, cette ambition nous a guidé. Pour 
le Red Star Line Museum à Anvers par exemple, où nous 
souhaitions que le visiteur accompagne les migrants tout 
au long de leur route, dans leurs pas, au sens littéral du 
terme, pour l’amener à comprendre les raisons de leur 
déracinement, mais aussi leurs craintes et leurs espoirs 
durant leur voyage semé d’embûches et superposer  
ainsi à leur histoire celle qui aurait pu être la nôtre. 

Les techniques scénographiques ne sont finalement que 
des outils qui doivent s’effacer derrière l’objectif primordial 
de susciter des émotions, des ressentis et des sensations, 
seuls capables d’ancrer dans la mémoire du visiteur  
les messages véhiculés par un musée.

Mais à qui ces « messages » sont-ils destinés ? Aux États-
Unis, de nombreux musées juifs visent principalement un 
public issu de cette communauté et la majeure partie 
de leur parcours d’exposition est consacrée au cycle 
de la vie juive. En Europe, cela me semble quelque 
peu différent. Le Musée Juif de Belgique a clairement 
la volonté de s’ouvrir à toutes les communautés. Cette 
démarche inclusive, de « découverte de l’Autre », est 
un des principes moteurs qui alimente notre démarche 
créative. Cette approche sensible est d’ailleurs selon moi, 
un ingrédient majeur au sein d’un parcours muséal. Mon 
métier de scénographe m’a souvent permis de réaliser 
un fantasme d’enfant, celui de voyager dans le temps. 
Mais à travers ces incursions dans la ligne du temps, ce 
qui m’a toujours marqué et enrichi, c’est la découverte 
des sentiments universels qui se révèlent au travers de 
tranches de vie personnelles et intimes entremêlées dans 
la grande Histoire. C’est ce que nous aimerions partager 
avec le public dans le futur parcours.
 
La configuration du projet architectural va nous aider à 
créer un écrin. Et ce, notamment à travers la déambulation 
imaginée avec les bureaux d’architecture Barozzi-Vega 
et Tab Architects. Le parcours scénographique démarre 
au 5e étage, auquel on accédera par l’ascenseur ou 
l’escalier monumental. Nous sommes ici « au temps 
présent ». Ce sera le point de départ d’un trajet retraçant 
plusieurs siècles d’histoires – vous aurez noté le « s » à 
histoire. À ce niveau, la vue panoramique sur la ville offrira 

Le nouveau Musée Juif de Belgique vu depuis la place du Grand Sablon © Tab Architects – Barozzi Veiga.



8 9

une belle lumière naturelle. Elle sera pour nous le moyen 
de susciter une première rencontre avec la diversité de 
la communauté juive de Belgique, tout en soulignant 
d’emblée sa capacité d’inclusion dans la cité. Le visiteur 
pourra y découvrir un dispositif multimédia, éclaté aux 
quatre points cardinaux de la salle. Celui-ci permettra de 
dialoguer, virtuellement, mais à taille humaine, avec des 
membres très divers de la communauté juive d’aujourd’hui. 
Au centre, une installation artistique, aura la double 
ambition de dialoguer avec l’installation multimédia 
périphérique et, de symboliser notre voyage entre passé  
et présent. À ce niveau, le visiteur a également accès  
à un belvédère qui lui offrira un contact direct et sensoriel 
avec la ville de Bruxelles.

La taille des salles, ainsi que la configuration des lieux 
(déambulation par niveaux), nous ont amenés à opter 
pour un parcours chronologique dans lequel s’intégreront 
des alcôves thématiques. Cela nous a semblé le plus 
approprié d’un point de vue didactique… et tant qu’à 
faire un bout de chemin à travers les siècles, autant 
marcher dans le sens logique, pour ne pas se perdre. 
Étage après étage, nous retracerons l’histoire des Juifs de 
Belgique dans toutes leurs diversités en mettant l’accent 
au gré des différentes périodes sur leur inclusion dans la 
société. Au sein de cette chronologie, nous prévoyons 
trois types de focus : des focus thématiques, des focus 
artistiques mettant en valeur des œuvres d’art ou des 
objets exceptionnels présentés dans un « écrin », et des 
focus témoignages, présentant, par le biais de différents 
médias, des parcours de vie particuliers.

Les niveaux 4, 3, et 2 du bâtiment proposeront une 
remontée dans le temps, depuis la présence des Juifs au 
Moyen Âge sur les territoires qui deviendront la Belgique 
jusqu’à aujourd’hui. Chaque niveau aura son atmosphère 
propre et une organisation spatiale découlant 
directement du fil narratif principal évoqué plus haut. 
Celles-ci seront à chaque fois adaptées aux collections 
qui seront présentées et assureront une diversité 
d’expériences. Des ambiances différentes et des dispositifs 
de médiation variés seront proposés, élément essentiel 
pour créer une dynamique tout au long de la visite.

Le niveau 4 nous plongera dans la période s’étalant du 
Moyen-Âge à la fin de la Première Guerre mondiale. 

L’étendue du propos nous a incité, à nouveau, à proposer 
une vision panoramique et immersive sur la période. 
Les riches collections du musée sembleront surgir d’une 
fresque graphique, animée, qui se déploiera sur l’une  
des parois principales de la salle.

Le niveau 3 raconte la période de l’entre-deux guerres. 
Les thèmes comme l’immigration, les métiers, et 
l’effervescence culturelle s’y retrouveront. Ici, c’est une sorte 
de promenade dans la cité que nous avons imaginée : 
comme si au détour d’une rue, en longeant les portes et les 
fenêtres, le visiteur pouvait jeter un regard curieux sur des 
tranches de vie. En remontant « le boulevard du temps », 
les histoires personnelles se mêlent à l’Histoire commune. 
À nouveau, la diversité des collections du musée y sera 
particulièrement mise en valeur.

Le niveau 2 est certainement le plus riche car il abordera 
la Shoah, la reconstruction, et ces décennies où les 
communautés juives de Belgique ont de nouveau 
démontré leur vitalité. Les dispositifs de médiation 
devront permettre de traverser cette période complexe 
en découvrant, notamment, des destinées particulières, 
évocatrices ou représentatives de beaucoup d’autres. 
Cette salle sera le point final du parcours historique 
chronologique. Mais pas de l’expérience globale du 
musée. En effet, contrairement aux niveaux 4 et 3, nous 
retrouverons ici, en partie, la lumière naturelle via une 
loggia dont la verticalité monumentale proposera un 
dispositif interactif permettant au visiteur d’y retrouver, 
symboliquement, le « fil rouge » du musée. 

Le niveau 1 sera, lui, composé de deux zones aux 
fonctions distinctes mais complémentaires. La première, 
plus large, sera conçue pour susciter et permettre le 
débat avec le visiteur qui arrive au terme de sa visite, 
de son voyage. Espace modulable, il sera un lieu 
d’exposition temporaire, mais aussi le moyen d’informer 
sur les multiples activités proposées par le musée tout au 
long de l’année, et, d’une certaine manière, un moyen 

de l’inviter à revenir régulièrement. La seconde partie de 
l’étage est dédiée à un centre de documentation ouvert 
à tous, convivial et offrant une vue directe sur la rue des 
Minimes, un nouveau regard sur la ville.

Nous n’en dirons pas plus à ce stade… puisque nous 
sommes toujours en plein processus de travail pour définir 
précisément la narration, la structure thématique, les 
supports de médiation, sans oublier l’important travail  
de sélection des collections (archives, objets, livres  

précieux, œuvres d’art). Un travail muséographique  
et scénographique que nous faisons de concert avec  
les équipes du musée et sa directrice Mme Barbara 
Cuglietta, le tout orchestré par M. Philippe Blondin, 
Président du Musée Juif de Belgique.

Ainsi, entre passé, présent et avenir, ce futur projet  
rejoint la vision ambitieuse du Musée Juif de Belgique : 
favoriser la connaissance et la compréhension des 
cultures juives.

Proposition de scénographie pour le 5e étage du nouveau Musée Juif de Belgique, work in progress © Christophe Gaeta.



10 11

La fresque Zadkine : La Danse
par Philippe Blondin, Président du Musée Juif de Belgique

Voilà plus de vingt ans que feu notre past president le 
baron Georges Schnek avait pris contact avec la famille 
propriétaire du cinéma Métropole pour déménager la 
fresque Zadkine dans les murs du Musée Juif de Belgique. 

Cette démarche n’avait pas abouti.
 
Mais de quoi s’agit-il ? Un petit retour dans le temps 
s’impose…

En 1930, l’architecte Adrien Blomme (1878 – 1940), 
promoteur en Belgique du modernisme et du style Art 
déco, est chargé de la construction d’un grand cinéma, 
au 30 de la rue Neuve… Pensez ! Plus de 3.000 fauteuils ! 
Ce sera « Le cinéma Métropole ».

Il demande à son grand ami l’artiste Ossip Zadkine 
(Vitebsk, 1890 – Paris, 1967) de marquer cette salle par un 
décor qui surplomberait l’écran de projection. Zadkine 
propose une fresque en plâtre doré au relief monumental 
qui mesurerait 12 mètres de long sur 3,60 mètres de 
haut. L’idée est retenue. L’artiste se met à l’œuvre, sur 
place, et donne vie à une fresque légèrement cintrée et 
d’une grande élégance. Elle présente trois bayadères se 
mouvant gracieusement, entourées de rubans, vagues 
ondoyantes qui, en serpentant, expriment la légèreté,  
le mouvement, la beauté, la danse. 

Cette fresque sera admirée par deux générations 
d’amateurs du 7e Art. En 1994, le cinéma Métropole ferme 
ses portes et après transformation, devient un temple 
du textile exploité par la firme Zara. Dès lors, l’œuvre de 
Zadkine, au fond de cette grande salle transformée en 
réserves, devient une « Belle au bois dormant » et se fait 
oublier.

Il y a peu, je retrouve ce dossier dans nos archives. 
Comment renouer le fil avec cette pièce historique et de 
quelle manière cette œuvre pourrait-elle s’insérer dans 
la reconstruction du musée ? En juin 2021, un contact 
s’établit entre le Musée et la responsable du département 
du patrimoine culturel et de la direction des Monuments 
et Sites, Mme Pascale Ingelaere.

Celle-ci nous écrit le 21 juin : « Nous aimerions approfondir 
les pistes de mise en valeur de La Danse d’Ossip Zadkine 
hors des murs… » Voilà qui est prometteur, d’autant plus 
qu’elle nous transmet un gros dossier réalisé par l’I.R.P.A., 
lequel étudie très en détail la faisabilité du démontage 
de la fresque, son emballage, son transport, son 
remontage et sa restauration in situ. 

Avec notre scénographe M. Christophe Gaeta, nous 
recherchons l’endroit idéal pour implanter cette fresque. 
Dans le nouveau bâtiment, vu la hauteur des plafonds 
limitée à 3,60 mètres, c’est exclu. Par contre, le rez-de-
chaussée du NEC, le Nouvel Espace Contemporain, avec 
ses 5 mètres de hauteur de plafond, fera l’affaire. Pour 
convaincre les autorités, M. Gaeta propose une présentation 
virtuelle avec la mise en place d’un atelier Zadkine. Le 
dossier est soumis au ministre en charge du Patrimoine,  
M. Rudi Vervoort, qui marque son accord de principe. 

La fresque d’Ossip Zadkine surplombant l’écran du cinéma Métropole  
(S. Lecombre, Ossip Zadkine. L’œuvre sculptée, Paris, 1994).



12 13

Ossip Zadkine travaillant à son haut-relief au cinéma Métropole vers 1932  
© Cinema Nostalgie on Wordpress.

Il reste une étape à franchir : l’accord du propriétaire du 
cinéma, M. Charles-Henri Bervoets pour la cession de 
ses droits sur l’œuvre. À l’initiative de Mme Ingelaere, nous 
nous retrouvons dans la grande salle du rez-de-chaussée 
du NEC en présence de M. Bervoets, de M. le Baron 
Alain Philippson, qui a été associé depuis 20 ans à cette 
aventure, de M. Gaeta et de moi-même. M. Bervoets est 
enchanté et donne son accord pour aller de l’avant. 

Il nous reste donc à tout mettre en œuvre pour que cela 
se réalise et, chers Amis du Musée, nous comptons sur 
vous, afin de nous aider à réunir les fonds nécessaires en 
vue d’accomplir ce sauvetage patrimonial et de donner 
ainsi à nos visiteurs l’occasion d’admirer cette œuvre 
exceptionnelle, unique en son genre, signée de la main 
d’un artiste de renom.

Présentation de l’œuvre La Danse d’Ossip Zadkine au Musée Juif de Belgique © Christophe Gaeta.



14 15

Arié Mandelbaum :  
repenser une œuvre 

par Bruno Benvindo, Head of Exhibitions au Musée Juif de Belgique

En 2021, le Musée Juif de Belgique a reçu une donation 
exceptionnelle : quarante et une peintures d’Arié 
Mandelbaum. Né en 1939 de parents juifs polonais, cet 
artiste bruxellois est l’auteur d’une œuvre au long cours, 
qu’il débute à l’âge de seize ans et poursuit jusqu’à 
aujourd’hui. Celle-ci ne demande qu’à être repensée,  
et donc redécouverte. 

Cette donation vient compléter et amplifier les quelques 
œuvres plus anciennes d’Arié Mandelbaum que le 
Musée possédait déjà dans ses collections. On songe à 
l’émouvant Ruchla – 26, rue Brogniez (1976) ou au Portrait 
de Bob Claessens (1977), mais aussi au Couple (1965), 
œuvre de jeunesse aux « traits en fil de fer barbelé1 » 
réalisés au fusain. L’arrivée récente de ces dizaines  
de peintures au Musée apporte un éclairage neuf  
sur un travail aussi singulier qu’exigeant. 

	 Contester la marche du monde 

Parmi les quarante et une œuvres reçues, quatre ont été 
produites durant les années 1960-1980. Elles témoignent 
de la puissance d’un peintre qui a alors recours aux 
couleurs vives pour exprimer ses engagements sociaux  
et politiques. « Être payé à la fin de chaque mois, ça 
ne suffit plus », indique un diptyque de 1970 où les tons 
rouge, jaune, bleu et vert se mêlent pour dénoncer,  
sur le mode du pastiche, une esthétique publicitaire  
qui promeut à la fois la société de consommation  
et le familialisme bourgeois. 

Quant à L’Homme fort (1971), réalisé par l’artiste à l’âge 
de trente-deux ans, il entrechoque trois motifs pour mieux 
contester la marche du monde. À l’avant-plan, un soldat 
casqué symbolise l’impérialisme américain à l’ère de la 
Guerre du Vietnam. Ce motif trouve un écho immédiat, 
à l’arrière-plan, avec le Bureau ovale de Washington… 
au sein duquel a pris place Henri Simonet. Président du 
conseil d’administration de l’Université libre de Bruxelles, 
ce dernier incarne alors l’ordre établi qu’il faut renverser 
aux yeux des étudiants en révolte auxquels s’est joint Arié 
Mandelbaum2. Enfin, sur le volet gauche, dans une partie 
plus sombre comme tapie dans l’ombre, une rafle durant 
la Seconde Guerre mondiale. Dans ce volet qui donne 
le sous-titre L’arrestation à l’œuvre, le peintre s’inscrit sous 
la forme d’un autoportrait de profil. Pour l’une des toutes 
premières fois, la Shoah apparaît dans l’œuvre d’Arié 
Mandelbaum. Davantage que les travaux des historiens 
sur le sujet, c’est un roman – L’Oiseau bariolé de l’écrivain 
juif polonais installé aux États-Unis, Jerzy Kosiński – qui lui 
sert ici de déclic3.

L’apparition précoce de la Shoah se fait, et ce n’est sans 
doute pas une coïncidence, par le truchement d’« autres » 
combats, à la fois plus proches et plus lointains pour cet 
enfant caché durant l’Occupation. Ce n’est que plusieurs 
décennies plus tard que la guerre deviendra un motif 
central, autonome, dans le travail du peintre, comme en 
témoignent La Rampe (2011) ou Le Ghetto du feu (2016).

1. Pour reprendre l’expression de Bob Claessens, avocat et critique d’art,  
à propos de l’exposition qu’Arié Mandelbaum présente en 1963 à la  
galerie Tamara Pfeiffer à Bruxelles : « Visite guidée par Bob Claessens  
à une exposition. Arié Mandelbaum », in C. Fontaine, Bob Claessens.  
Le temps d’une vie, Bruxelles, 1977, p. 276.

2. En mai 1968, Arié Mandelbaum réalise une œuvre monumentale, 
délibérément non signée, qui viendra couvrir les murs de l’Université  
libre de Bruxelles alors en ébullition. Intitulé 24 mai 68, cette peinture  
est aujourd’hui conservée dans les collections de l’ULB.
3. The Painted Bird paraît aux États-Unis en 1965, avant d’être traduit  
en français l’année suivante. Entretien avec Arié Mandelbaum, Bruxelles, 
14/07/2022.

Arié Mandelbaum, L’Homme fort (l’arrestation), 1971, huile, fusain et craie de couleur sur papier marouflé, 202 x 150 cm, 
coll. Musée Juif de Belgique © Sophie Collette.



16 17

	 Décennies blanches

C’est précisément ces productions récentes qui forment 
le cœur de la donation au Musée Juif de Belgique. Sur 
les quarante et une œuvres reçues, trente-sept sont 
postérieures à l’année 2003. Pour la plupart de (très) 
grands formats, elle se distinguent par leur usage de 
la couleur et du trait : à l’expressionnisme exacerbé 
des débuts succède, à partir des années 1980, une 
expression plus retenue, donnant naissance à des  
œuvres à la fragilité troublante. 

La palette de couleurs vives a cédé la place à une 
réflexion sur la trace, l’absence, l’effacement. Loin de 
n’être qu’un fond neutre, le blanc de la toile devient 

un élément central de la composition. Écoutons plutôt 
le peintre, au début des années 1990 : « J’ai eu du 
mal à traiter le support toile comme une couleur. Par 
convention, on admet que la surface du papier ne soit 
pas entièrement couverte par le dessin, mais quand 
il s’agit d’une toile, si la surface n’est pas entièrement 
couverte, on la croit inachevée. Qu’est-ce que le fini ?  
Les peintures d’Egon Schiele sont-elles finies ou pas ? 
[…] Dans ma démarche, le fond est très important. 
Le fond n’est pas, chez moi, un simple fond, c’est le 
lieu d’où viennent les choses. Klee a dit ça de façon 
extraordinaire : “Le monde se donne à partir du fond”3 ». 

Arié Mandelbaum, Le Ghetto en feu, 2016, technique mixte sur papier marouflé 
sur toile, 180 x 140 cm, coll. Musée Juif de Belgique © Anass El Azhar Idrissi.

Autoportrait enfant – 26, rue Brogniez, 2006, tempera sur toile, 162 x 130 cm, 
coll. Musée Juif de Belgique © Anass El Azhar Idrissi.

Arié Mandelbaum, Szulim (in Brooklyn), 2007, fusain et craie de couleur sur papier marouflé sur toile, 197 x 204 cm,  
coll. Musée Juif de Belgique © Anass El Azhar Idrissi.

3. Cité dans B. Noël, Arié Mandelbaum, Bruxelles, 1991, non paginé.



18 19

Chez Arié Mandelbaum, le blanc désigne désormais, 
dans le visible, ce qu’il reste de non-dit. L’absence, qui 
se fait présence. Et, en contrepoint de la délicatesse du 
trait, des inscriptions viennent dorénavant fréquemment 
scander l’espace, comme une lame viendrait cisailler 
une peau.
 
Si les œuvres de ce qu’on pourrait appeler les décennies 
blanches traduisent une métamorphose formelle – le 
peintre va « baisser le ton », pour reprendre ses mots4 –, 
qu’en est-il des thématiques ? Cette question demanderait 
une étude approfondie, qui ne peut être menée ici. 
Formulons simplement l’hypothèse que les thèmes de 
prédilection de l’artiste varient moins que son mode 
d’expression. 

La famille, l’un des premiers sujets traités, demeure 
centrale. Une différence se fait pourtant jour : la figure 
du père fait une entrée remarquée. Szulim Mandelbaum 
(1905 – 1993) avait d’abord été représenté dans le travail 
de Stéphane Mandelbaum (1961 – 1986) – l’un des fils 
d’Arié, dessinateur au talent particulièrement précoce 
qui a fait l’objet d’une exposition en 2019 au Musée Juif 
de Belgique, organisée en collaboration avec le Centre 
Pompidou (Paris). Au début des années 1980, Stéphane 
Mandelbaum avait réalisé plusieurs portraits de Szulim, 
posant en patriarche, parfois aux côtés du dessinateur 
qui se figurait en reflet dégradé et corrompu de son 
grand-père5. Stéphane Mandelbaum meurt assassiné 
à l’âge de vingt-cinq ans, et c’est seulement après 
cette date qu’Arié Mandelbaum accordera à son père 
une place conséquente dans la galerie de portraits 
de famille. En témoignent, au sein de la donation, les 
singuliers Szulim (in Brooklyn), daté de 2007, ou encore 
Szulim, réalisé en 2014. Ici transparaît l’un des aspects du 
dialogue silencieux qui se noue entre l’œuvre picturale  
du père et celle du fils – dialogue qui se poursuit bien  
au-delà de la mort tragique de Stéphane Mandelbaum.

4. Cité dans M. Pourtois, Arié Mandelbaum. Éléments pour une critique, 
Bruxelles, 2012, p. 13.
5. A. Montfort (dir.), Stéphane Mandelbaum, Paris, 2019, p. 16-17.

Autre signe de continuité : la politique. Présente dès la 
fin des années 1960, la conscience du monde et de ses 
injustices n’a cessé d’habiter l’œuvre d’Arié Mandelbaum. 
L’atténuation des couleurs n’a pas élimé la force de 
l’engagement. La violence politique est notamment 
traitée dans deux œuvres intitulées Abu Graib (2008), 
du nom de cette prison où des détenus irakiens et 
afghans furent torturés, violés et exécutés par des soldats 
américains durant la guerre d’Irak. Abu Graib résonne 
ici comme un écho aux réflexions sur l’enfermement et 
l’asservissement que le peintre avait menées au tournant 
des années 1970 et 1980. La violence politique est 
également l’objet d’un triptyque magistral, L’assassinat  
de Patrice Lumumba, daté de 2011. Là aussi, la continuité 
est frappante : Arié Mandelbaum avait réalisé dès 1961, 
de manière presque concomitante aux événements, 
plusieurs portraits du Premier ministre congolais assassiné.

	 Arié Mandelbaum aujourd’hui 

Dans la suite de cette donation, et dans le but de faire 
(re)découvrir le travail d’Arié Mandelbaum, le Musée Juif 
de Belgique a décidé de lui consacrer une exposition. 
Celle-ci ouvrira ses portes du 16 septembre 2022 au 
5 mars 2023. Les œuvres présentées proviendront des 
collections du Musée Juif de Belgique, mais aussi de 
nombreuses autres institutions comme le Musée d’Ixelles, 
le Musée de la Banque nationale de Belgique ou encore 
les collections de la Fédération Wallonie-Bruxelles. 
Nombre de collections privées seront également 
mobilisées, notamment celles de particuliers ou encore  
la Belfius Art Collection.

Si le travail d’Arié Mandelbaum a souvent été montré dans 
le passé – sa première exposition personnelle remonte 
à 1960, alors qu’il n’a que vingt et un ans –, il n’avait 
pourtant jamais fait l’objet d’une rétrospective. De la 
même manière, un catalogue raisonné fait aujourd’hui 
toujours défaut. L’exposition au Musée Juif de Belgique 
présentera une quarantaine d’œuvres s’étalant de 1957 
à 2016 : pour la première fois, productions anciennes et 
créations récentes seront mises en dialogue. Il s’agira ici 
d’envisager une œuvre dans ses évolutions, au regard des 
questionnements d’aujourd’hui. Autrement dit, (re)penser 
une œuvre qui n’a pas encore livré tous ses secrets.

Arié Mandelbaum, Abu Ghraib 2, 2008, fusain et acrylique sur papier marouflé sur toile, 148 x 209 cm, 
coll. Musée Juif de Belgique © Anass El Azhar Idrissi.



20 21

Rencontre avec Nikolay Karabinovych :  
« Avec l’art, on a la possibilité de ralentir le temps » 

Entretien du 16 mars 2022 réalisé par Laia Lozano, Chargée de projets  
au département des expositions du Musée Juif de Belgique 

Traduit de l’anglais par Marianne Martichou

Né en 1988 à Odesa1 en Ukraine, Nikolay Karabinovych 
vit et travaille entre Bruxelles et Kiev. Cet artiste 
multidisciplinaire met en dialogue divers médias, dont 
la vidéo, le son, l’écriture et la performance. En 2018 et 
2020, il reçoit le premier prix PinchukArtCentre. Diplômé 
du HISK à Gand, Karabinovych participe à la 5e Biennale 
d’Odesa en tant que conservateur adjoint. Son travail a 
été exposé au MHKA (Anvers), au PinchukArtCentre (Kyiv), 
au Musée Juif et Centre de la Tolérance (Moscou) et au 
Musée d’Art Moderne d’Odesa.

Suite à une résidence au Musée Juif de Belgique, l’artiste 
propose une exposition intitulée Why do you stand at 
the door? (Pourquoi te tiens-tu devant la porte ?) dans le 
Project Space du musée. Cette exposition a ouvert ses 
portes le 7 juin 2022, et se poursuivra jusqu’au 23 octobre 
de cette même année. La proposition de Karabinovych 
découle de ses recherches dans les collections et archives 
du musée, plus particulièrement autour de la bibliothèque 
yiddish, et met en dialogue des publications des années 
1920-1930 et des objets issus du patrimoine juif.

L’artiste, qui travaille en étroite collaboration avec la  
commissaire Patricia Couvet (°1994, Paris), utilise la 
recherche archivistique comme méthodologie artistique. 
Ces recherches permettent aujourd’hui d’ouvrir des 
perspectives inattendues sur une histoire des migrations 
des communautés juives d’Europe orientale et occidentale 
vers la Belgique. Fortement influencé par son histoire 
personnelle liée à sa ville natale d’Odesa, dont la vie  
des communautés juives des années 1920 a entre-autres  

été racontée par l’écrivain odessite Isaac Babel, ses 
œuvres mettent en lumière les points de convergence  
des pratiques, au-delà des frontières nationales, que  
ce soit par la langue, la culture visuelle ou la musique.

Vous faites partie de la génération de ces jeunes 
ukrainiens qui ont voyagé à l’étranger afin de 
poursuivre leurs études. Pourquoi la Belgique ?

Tout a commencé avec ma mère, qui est organiste. Elle 
a étudié en Finlande et à Stuttgart en Allemagne. Un 
jour, je suis allée lui rendre visite, j’avais onze ans. C’était 
mon premier voyage en Europe de l’Ouest, et je me suis 
rendu compte que le monde ne s’arrêtait pas au bout 
de ma rue. J’ai senti qu’il y avait un nombre incalculable 
de possibilités et que j’avais besoin d’explorer d’autres 
endroits. La première école à laquelle je suis allée était 
une petite école, banale, qui était située juste derrière 
ma maison, dans le centre-ville. Ce n’était pas une école 
de haut niveau et je m’y sentais mal. Non pas à cause 
du système éducatif, mais plutôt à cause des conditions 
dans lesquelles nous étudiions. Pour échapper à la 
réalité de mon environnement, je me suis mis à faire 
des recherches sur la culture juive, ce qui m’a permis de 
découvrir des lieux et des organisations très intéressantes. 
C’était un peu fou, voire étrange, parce que je n’étais 
qu’un adolescent. J’ai alors fréquenté une organisation 
juive appelée Migdal. 

Ce lieu existe encore à Odesa aujourd’hui. C’est une 
sorte de centre culturel géré par un activiste. Ils ont des 
cours de peinture, d’informatique, de musique… J’y 
allais fréquemment et j’y étais très engagé. Certaines 
personnes là-bas étudiaient à l’école juive, et j’ai pensé 
qu’il serait intéressant de découvrir l’une de ces écoles. 
L’école juive m’a totalement bouleversé l’esprit. Plus tard, 

1. La plupart des noms des villes ukrainiennes ont été historiquement 
traduites à partir du russe vers d’autres langues. Selon la volonté de l’artiste, 
nous conservons dans cette retranscription le nom des villes en ukrainien, 
dans une approche décoloniale.Bâtiment du Migdal (Organisation juive), à Odesa © ArchitecturesofOdessa.



22 23

j’ai eu l’opportunité de poursuivre mes études et je sentais 
déjà que ce serait en lien avec la culture. J’ai postulé au 
Kyiv National I. K. Karpenko-Kary Theatre, Cinema and 
Television University. Ma candidature a été retenue, mais 
au même moment j’ai été aussi accepté à l’Université 
polytechnique nationale d’Odesa. J’ai décidé de rester à 
Odesa parce que l’université était gratuite, mais j’ai réalisé 
que ce n’était pas ma tasse de thé. C’était intéressant, 
mais je n’arrivais pas à m’imaginer travaillant dans le 
secteur nucléaire, quelque part au Nord de l’Ukraine. Le 
service militaire était obligatoire pour les jeunes hommes, 
sauf pour les étudiants. L’année suivante, j’ai donc postulé 
au département de philosophie à l’Université Nationale 
Mechnikov d’Odesa. D’une manière ou d’une autre, 
étudier là-bas m’a donné l’idée de poursuivre dans les 
arts visuels. Et finalement, grâce à son ouverture, l’art 
contemporain m’a donné la possibilité de combiner 
différentes disciplines. 

J’ai choisi la Belgique pour deux raisons : d’abord, par 
amour pour la musique de la fin des années 1980, la 
New Beat. Quand je l’ai entendu pour la première fois, 
j’ai pensé que la Belgique était certainement un endroit 
très intéressant. La deuxième raison est un petit peu 
ridicule mais… j’adore les gaufres. Enfin, la situation 
géographique a également joué. Tu peux facilement 
accéder à différentes cultures sans passer des heures  

Nikolay Karabinovych © Christopher Pugmire.

La statue du duc de Richelieu à Odesa en mars 2022 © Reuters/Nacho Doce.

et des heures dans un bus ou dans un train. J’ai aussi été 
inspiré par la situation de l’art d’après-guerre ici : toutes 
les galeries, mais aussi la scène des institutions artistiques. 
Le HISK était aussi un endroit essentiel, qui me donnait 
l’opportunité de pouvoir séjourner en Belgique. 

Votre ville natale est Odesa. Pouvez-vous nous en dire 
plus à propos de l’histoire de cette ville ? Est-ce que 
votre passé, l’histoire de votre famille, est présente 
dans votre pratique artistique ? 

Le fait de se pencher sur le passé de ta famille te donne 
une position légitime pour parler sans avoir à faire de 
grands choix éthiques. Avons-nous le droit de parler d’une 
minorité quand on n’y appartient pas ? Quand tu parles 
de toi-même, tu connais les limites et cela te donne au 
final plus de liberté. Odesa est un endroit très intéressant. 
C’était un ancien château ottoman appelé Khadjibey. 
Après l’Empire Ottoman, ce territoire a été colonisé par 
l’Empire russe. Pour effacer les traces des Ottomans, 
Catherine II a décidé de donner des noms grecs aux 
villes sur ce territoire. Odesa a été officiellement fondée 
en 1794 et l’un des premiers conseillers municipaux de la 
ville était un politicien français, le duc de Richelieu. Sa 
statue est située dans le centre-ville. Récemment, j’ai vu 
des images de cette statue enrobée par je ne sais quel 
matériau, pour la protéger des bombardements. Elle 
ressemble maintenant à une sculpture de Christo. 

À Odesa vivait une très grande communauté grecque, 
dont la majorité était juive. Ce qui m’a particulièrement 
touché, c’est l’histoire du premier pogrom d’Odesa, 
causé par la circulation de rumeurs infondées. La 
minorité grecque contrôlait alors les organisations 
liées à l’agriculture et, à Constantinople, quelqu’un a 
assassiné le roi grec orthodoxe. Ce fut là le prétexte pour 
déclencher le pogrom, mais, heureusement, les gens 
n’ont pas été tués, quelques boutiques seulement ont 
été détruites. Cela me concerne parce qu’une partie 
de ma famille a des racines juives et grecques. J’ai 
commencé à faire des recherches sur ces deux minorités. 
En 1941, juste après le début de la Seconde Guerre 
mondiale à Odesa, toutes les minorités ont disparu à 
cause de l’holocauste. Les Grecs qui étaient encore là 
ont été déportés au Kazakhstan et en Sibérie. C’est assez 

passionnant de se dire que c’est la dernière fois où des 
langues différentes langues ont résonné dans les rues 
d’Odesa. Mon arrière-grand-mère m’a expliqué que 
lorsque la guerre a commencé, ils se sont cachés dans 
les catacombes d’Odesa. Du côté de mon père, sa mère, 
qui était très jeune, était également là. Bien sûr, ils ne se 
connaissaient pas encore. 

Votre approche artistique est basée sur des 
recherches archivistiques. Comment approchez- 
vous cette pratique ? Avez-vous des références  
tirées de l’art contemporain ?

Lorsqu’on travaille avec des archives, une approche 
personnelle est très utile. Pour en revenir à l’art 
contemporain, il y a tellement de façons de travailler 
à partir d’archives. J’essaie d’être un peu critique vis-à-
vis de cette approche car il est très facile de perdre la 
dimension artistique. C’est vraiment difficile de garder un 
geste artistique quand on travaille ce type de documents, 
et la manière la plus simple de procéder, selon moi, est 
de les exposer comme des informations. Cependant, je 

pense qu’il est essentiel de construire une sorte de récit, 
un langage visuel qui permette aux visiteurs d’avoir une 
relation personnelle à l’archive. L’Art est un outil vraiment 
particulier qui te procure une liberté utopique. Je tente de 
formuler et de visualiser les choses pour donner au visiteur 
une sorte de liberté d’interprétation. 

Dans le cadre de votre exposition à venir au Musée 
Juif de Belgique, Why do you stand at the door?, vous 
travaillez avec nos collections d’archives. Quels sont 
vos intérêts principaux, comment approchez-vous  
ces collections ? 

Il faut d’abord mentionner que cette exposition a été 
planifiée avant la crise du Covid, et avant le début de 
la guerre en Ukraine. L’approche personnelle est très 
importante pour moi et quand je commence à travailler 
sur quelque chose, je tente de trouver une histoire ou 
une relation à quelque chose que je connais déjà, ou 
qui m’intéresse. Cela peut-être une anecdote ou bien 
une histoire qui m’inspire assez pour aller creuser plus 
profondément. 



24 25

Pour parler à nouveau d’Odesa, il y a un endroit 
remarquable là-bas, c’est le Musée Juif. Le directeur de 
ce musée est un très bon ami à moi. Il était auparavant 
curateur d’art contemporain et était très impliqué dans 
la scène artistique odesienne. En 2000, il a décidé 
de travailler au Musée Juif. Il a contribué à construire 
un musée à partir de rien et son expertise en art 
contemporain a été d’une grande aide. En rassemblant 
les objets personnels que les gens amenaient au musée, 
il a construit une narration très intéressante. C’était 
inspirant pour moi parce que cela m’a montré que l’on 
peut construire une expérience sans aucun support. Le 
musée fonctionnait avec une sorte de visite guidée : 
il demandait aux visiteurs de choisir des objets de la 
collection et après la visite commençait. Cette manière 
non-linéaire de procéder était intéressante à mes yeux 
et a déclenché mon intérêt pour les musées juifs et leurs 
collections. J’ai commencé à me demander comment 
les musées juifs fonctionnaient : comment les rendre plus 
accessibles au public local ? Comment les envisager 
dans une perspective décoloniale ? 

The Dead Pool Won’t Ripple [La piscine morte ne fait pas de vagues], 2019 © Nikolay Karabinovych. Extrait de Even Further [Encore plus loin], 2020 © Nikolay Karabinovych.

Réfléchir aux collections et aux archives du Musée 
Juif de Belgique fut un long processus parce que des 
objets personnels, tels que des objets rituels, racontent 
une histoire concrète. Ils nous parlent directement 
de leur ancien propriétaire. D’une certaine manière, 
nous sommes limités par leur fonctionnalité. Je voulais 
trouver quelque chose de moins particulier et de moins 
spécifique, que l’on pourrait partager et qui nous 
semblerait familier. Patricia Couvet et moi avons alors eu 
l’idée de travailler sur la bibliothèque yiddish. La culture 
juive est basée sur les livres, et c’est très intéressant 
d’observer la manière dont les objets circulaient à 
l’époque.

Pour finir cet entretien… En tant qu’artiste, comment 
se situer par rapport à la guerre qui sévit en Ukraine ? 
Comment ces évènements se reflètent dans ton 
travail ?

L’art a le pouvoir de prédire et de protéger les choses. 
Dire que « j’existe » te protège de la manipulation, de 
la disparition. Il est crucial de dire haut et fort que nous 

sommes toujours là. Je mentionne toujours que je suis 
basé entre Kyiv et Bruxelles. C’est important pour moi 
de faire partie de ces deux mondes. Je ne peux pas 
m’inclure dans la scène ukrainienne, mais c’est quelque 
chose qui m’est très familier. Je ne sais pas quand je 
pourrai retourner à Kyiv ou à Odesa. C’est une question 
existentielle pour moi… Dois-je aller me battre pour 
protéger ma maison, mon pays ? Comment est-ce que  
je peux gérer ça ? Je ne peux pas imaginer l’idée de  
tuer quelqu’un.

Je pense qu’il est très important d’arrêter le temps d’une 
manière ou d’une autre. La résistance dans le champs 
culturel et artistique peut être le moyen de rompre avec 
la rapidité des temps actuels. Les choses changent dans 
une temporalité accélérée et cela limite notre possibilité 
à en parler ou à y réfléchir. Dans le champ artistique, 
c’est important de ne pas réagir immédiatement parce 
que d’une manière ou d’une autre, cela limite notre 
compréhension. Je pense qu’avec l’art, on a la possibilité 
de ralentir le temps.

Si je jette un coup d’œil rétrospectif sur ma pratique, j’ai 
fait beaucoup de créations consacrées aux conflits dans 
les Balkans. Je me pose cette question à laquelle il est 
toujours difficile pour moi de répondre… Suis-je dans le 
bon ? Je tente de trouver une manière subtile de dire les 
choses. J’essaie de parler des vies humaines derrière tout 
ça. C’était de la folie pour moi de revenir à Kyalnik2 il y 
a deux ans et de voir ces groupes de personnes sautant 
dans ce bus soviétique. Hier, j’ai vu des images de 
Mariupol où l’on apercevait le même modèle de bus qui 
évacuait des gens. Je ne sais pas pourquoi j’ai choisi ce 
bus et à quel point j’étais irrationnel quand j’ai fait cette 
vidéo (Even Further).

Aujourd’hui, ces images se répètent d’une certaine 
manière. C’est le pouvoir de l’art. Je suis sous le choc 
car, sur la vidéo, on peut voir des gens avec le message : 
« As far as possible » [le plus loin possible], et on peut voir 
cette image répétée dans les médias aujourd’hui. Je ne 
comprends pas comment cela a pu se produire.

2. Kyalnik fait partie d’Odesa, il s’agit d’un estuaire situé au Nord-Est  
de la ville, connu pour sa grande salinité.



26 27

Sol LeWitt :
la synagogue de Chester

par Barbara Cuglietta, Directrice du Musée Juif de Belgique

La recherche d’une dimension juive dans l’œuvre de Sol 
LeWitt pourrait paraître inappropriée au regard de sa 
posture dans le monde de l’art et de ses déclarations 
sur l’art conceptuel. N’affirme-t-il pas que sa pratique 
est dépourvue de tout aspect « subjectif » et de tout but 
« moral ou social »1 ? Pourtant, son héritage juif n’a cessé 
d’influencer son art et sa vie. La synagogue qu’il conçoit 
à Chester (Connecticut, USA) pour la Congrégation Beth 
Shalom Rodfe Zedek, unique bâtiment qu’il ait jamais 
réalisé, occupe une place à part dans son œuvre. Fils 
d'immigrants juifs venus de Russie, LeWitt s'identifie depuis 
l’enfance à la culture juive, sa femme Carol LeWitt le 
décrivant comme « un non-croyant très observant ». 
Le projet de la synagogue de Chester revêt ainsi une 
signification profonde et personnelle pour l’artiste : il 
réunit à la fois la connexion à ses origines juives, le 
lien à sa communauté locale et son intérêt jamais 
démenti pour l'architecture. Élaboré en collaboration 
avec l’architecte Stephen L. Lloyd entre 1996 et 2001, 
il consacrera à cet édifice une quantité de temps et 
d’énergie extraordinaires, sans publicité et en parallèle à 
de nombreux autres projets dans son pays et à l’étranger.

Sol LeWitt naît en 1927 à Hartford (Connecticut) et 
grandit dans une famille juive assimilée. Bien que non 
religieux, les LeWitt célèbrent les grandes fêtes, et Sol 
fait sa Bar Mitzvah dans la congrégation B’nai Israel de 
sa ville natale. Au début de son parcours en tant que 
figure majeure de l’art conceptuel, peu de mentions 
ou d’évocations sont faites de ses origines juives. 
L’engagement de LeWitt envers sa judéité se manifeste  
à la naissance de sa première fille en 1983 alors qu’il vit 
à Spoleto (Italie) avec sa femme Carol. Lorsque les LeWitt 
retournent vivre dans le Connecticut en 1987, ils inscrivent 
leurs filles, Sofia et Eva, dans une école hébraïque. Sol, 

de son côté, rejoint la communauté juive locale, la 
Congrégation Beth Shalom et noue d’étroites relations 
avec le rabbin Douglas Sagal (alias Rabbi Doug). C’est la 
Yiddishkeit, le mode de vie inhérent à la condition juive, 
qu’il retire de cette nouvelle expérience rythmée par le 
calendrier des fêtes. Au fil des ans, et en raison de son 
travail sur la nouvelle synagogue, Sol LeWitt en vient à  
se sentir très lié à la communauté2.

1. A. Wilson, « Sol LeWitt Interviewed », Art Monthly, 164, Londres, 1993, p. 3-9.

2. L’attachement de l’artiste au judaïsme se retrouve également à travers 
les livres, éclectiques mais nombreux, de sa bibliothèque et à travers 
sa conception d’œuvres d’art liées à la mémoire de l’Holocauste. De 
1987 à 2005, LeWitt accepte plusieurs commandes pour réaliser un 
nombre d’œuvres d’art liées à la Shoah. Ces projets comprennent Black 
Form: Memorial to the Missing Jews (1987) à Münster, en Allemagne ; 
Consequence (1993), United States Holocaust Memorial Museum à 
Washington ; Lost Voices (2005), dans le Synagogue Stommeln à Pulheim, 
en Allemagne. Citons également Untitled (2002), un mur de maçonnerie 
incurvé qui « reconstruit » une arche de la Torah sur le site de l’ancienne 
synagogue d’Ostia Antica en Italie. 

Synagogue de la Congrégation Beth Shalom Rodfe Zedek (CBSRZ), 2001  
© Cultural Preservation Technologies, Inc.

Vue de l’exposition Sol LeWitt au Musée Juif de Belgique. Wall Drawing #780, 1995, LeWitt Collection © Hugard & Vanoverschelde.



28 29

En 1996, alors que la fusion de Beth Shalom avec 
une autre congrégation locale nécessite un nouveau 
bâtiment pour abriter la communauté grandissante et 
que LeWitt s’engage dans sa conception, les monuments 
architecturaux ne font pas encore partie de son corpus3. 

L’artiste dira plus tard que son engagement dans ce 
projet est né de l’inquiétude qu’il ressentait à l’idée que 
le nouveau bâtiment ressemble à une « architecture de 
synagogue de centre commercial4 ». LeWitt s’intéresse 
beaucoup à la manière dont les Juifs sont perçus au 
sein de la société et souhaite que le nouveau bâtiment 
de la Congrégation Beth Shalom Rodfe Zedek présente 
la simplicité et la beauté qu’il associe aux églises 
congrégationalistes, qui ont de profondes racines en 
Nouvelle-Angleterre. En même temps, il désire clairement 
que la nouvelle synagogue soit une expression de  
la culture juive au cœur de l’Amérique puritaine. 

En partenariat avec l’architecte Steven Lloyd, LeWitt crée 
un bâtiment à la structure aérée, constituée de poutres 
et de poteaux en bois dont l’esthétique s’inspire des 
synagogues d’Europe de l’Est des 17e et 18e siècles. En 
1996, il débute un important travail de recherches sur  
ces bâtiments disparus et se procure le livre culte de 
Maria et Kazimierz Piechotka, Wooden Synagogues,  
un recueil de photographies et de dessins comprenant 
70 synagogues polonaises datant des 17e et 18e siècles5. 
Pratiquement toutes détruites par les Nazis pendant 
la Seconde Guerre mondiale, il tente de retrouver les 
traces de ces synagogues et entreprend à l’été 1996, 
un voyage d’études à travers l’Europe, visitant entre 

3. « Au milieu des années 1990, la Congrégation Beth Shalom (CBS), une 
synagogue réformée de Deep River, dans le Connecticut, qui datait 
des années 1930, a estimé qu'elle était devenue trop grande pour son 
bâtiment. Le nombre de ses membres avait augmenté sous la tutelle d'un 
rabbin populaire et elle envisageait de fusionner avec une synagogue 
conservatrice, la Congrégation Rodfe Zedek, située de l'autre côté de la 
rivière Connecticut, dans la ville voisine de Moodus, qui avait été fondée 
en 1915. » (F. Wasserman, Sol LeWitt: The Synagogue Project, New York, 2017.
4. R. Cembalest, « Consequence », Tablet, février 2012, [En ligne],  
http://www.tabletmag.com/jewish-arts-andculture/89861/consequence 
(consulté le 23/01/2022).
5. M. et K. Piechotka, Wooden Synagogues, Varsovie, 1959. La version  
en langue polonaise est sortie en 1957. Quelques décennies plus tard,  
le couple a publié un volume plus complet sur le sujet : M. et K. Piechotka, 
Heaven’s Gates: Wooden Synagogues in the Territories of the Former  
Polish-Lithuanian Commonealth, Varsovie, 2004.

Synagogue de Wołpa, vue nord-est © S. Zajczyk avant 1939, coll. Institute  
of Art of the Polish Academy of Sciences, Varsovie.

Sol LeWitt, dessin préparatoire pour la synagogue CBRSZ, élévation ouest,  
1998-2001, crayon sur papier © Cultural Preservation Technologies, Inc.

Charpente du toit de la synagogue © Robert Benson. Arche sainte (Aron kodesh) de la synagogue CBRSZ © Cultural Preservation Technologies, Inc.

autres la Bulgarie, la Roumanie et la Hongrie. Une de 
ces synagogues en bois, considérée comme l'un des 
plus beaux exemples de ce type de bâtiments, l’inspire 
particulièrement. « Une attention particulière doit être 
accordée à la synagogue de Wołpa », écrivaient les 
Piechotkas. La simplicité de son plan, les proportions 
magnifiquement équilibrées des différentes parties de 
sa structure témoignent d’un concept homogène et  
dès ses premières esquisses, LeWitt développe un 
vocabulaire formel inspiré de son toit à niveaux et  
de son dôme octogonal très caractéristiques des 
synagogues en bois de cette époque. 

À l’intérieur du bâtiment, le sanctuaire, baigné de 
lumière, est de forme octogonale et ses poutres – toutes 
apparentes – s'élèvent sur plus de deux étages, formant 
diverses sections triangulaires qui évoluent vers un 
hexagone encadrant une structure massive représentant 
une Magen David. Au lieu d'être centrée, cette matrice 
en bois, ainsi que la lucarne carrée du plafond en forme 
de dôme, est désaxée vers le côté Est du bâtiment. Cette 

asymétrie acère l'attention et canalise la lumière vers 
la Bimah (la plate-forme surélevée et utilisée pour les 
discours et la lecture des textes sacrés) et l'Aron kodesh  
ou arche sainte (meuble de rangement des rouleaux  
de la Torah).

Inspiré par l’architecture tout au long de sa carrière, aussi 
bien pour ses Wall Drawings que pour ses Structures, 
les citations architecturales de LeWitt sont toujours 
relativement simples et sans fioriture. Pour la synagogue 
de Chester, il déroge à cette règle et s’autorise une 
touche purement décorative : il conçoit une étoile à six 
branches colorées peinte sur l’Aron kodesh, qui s’ouvre 
en deux pour révéler la Torah en son cœur. Le motif de 
l’étoile est très courant dans l’œuvre de LeWitt, mais prend 
ici un sens symbolique particulier. Comme l’étoile du Wall 
Drawing #780 (reproduit dans le cadre de l’exposition 
au Musée Juif de Belgique), elle est un bon exemple de 
la manière dont LeWitt peut insuffler, lorsque le contexte 
l’exige, une signification symbolique à sa géométrie 
minimaliste. 



30 31

À la rencontre d’un patrimoine juif immatériel.
Réflexions critiques sur les promenades  

Jews in the City
par Marie Cappart, Historienne et généalogiste professionnelle 

Frie Van Camp, Service éducatif et de médiation du Musée Juif de Belgique

	 Les origines du projet Jews in the City

Bruxelles ne serait pas la même sans la communauté 
juive. Des hommes, des femmes et des enfants y ont vécu, 
travaillé et ont marché dans ses rues pavées reluisantes 
de pluie. Elle ne serait pas non plus la même sans les 
autres communautés qui elles aussi ont façonné son 
visage. 

Comme toutes les villes, Bruxelles évolue vite. Il est donc 
important d’identifier sans tarder les traces historiques de 
la communauté juive, de les documenter, de les préserver 
et enfin de les valoriser en les faisant découvrir au plus 
grand nombre

Dans son programme d’activités, le Musée Juif de 
Belgique (MJB) avait intégré, depuis 2014 déjà, des 
promenades Sur les traces des communautés juives, aussi 
bien à Bruxelles (le centre-ville, le cimetière du Dieweg), 
qu’à Anvers (Anvers-la-juive). Ces promenades ont été 
initiées, documentées et historiquement contextualisées 
par la conservatrice de l’époque, Mme Zahava Seewald, 
en collaboration avec différents guides.

En 2019, le Service éducatif du musée a voulu relancer 
ces activités en les renouvelant et en les adaptant pour 
les écoles et les associations de jeunes ainsi que pour des 
groupes de primo-arrivants. Ces promenades seraient 
non seulement une rencontre avec le passé juif de 
différents quartiers de Bruxelles, mais proposeraient aussi 
aux participants une réflexion critique sur le contexte 
migratoire de l’époque, les mécanismes qui y ont joué  
et leur éventuelle persistance de nos jours. 

Le support financier de la Vlaamse Gemeenschaps- 
commissie (VGC) a permis de développer le programme
Jews in the City, avec une première promenade dans  
les Marolles et une deuxième à Anderlecht. Le parcours 
de la promenade et les documents servant à la formation 
des guides ont été développés en néerlandais, de  
même qu’un livret d’activités pour les primo-arrivants  
dont les traductions en français ont été réalisées sans 
tarder. Les écoles ont aussi la possibilité d’inscrire cette 
activité comme partie intégrante de leur programme  
de formation citoyenne et de travail de mémoire.

	 Une approche pédagogique :  
	 lier la ville à ses habitants

Les villes permettent de décrire le monde. Artères d’un 
pays, espaces commerçants et de vie, elles ont cette 
capacité de changement rapide et une décade 
peut suffire pour en modifier le paysage. Les maisons, 
immeubles, commerces et entreprises qui la composent 
voient défiler des habitants, des travailleurs, des 
commerçants ou d’autres visiteurs de passages.

Depuis l’avènement du réseau ferroviaire, les immigrations 
qui l’empruntent arrivent dans les villes et s’installent 
directement aux alentours des gares. Bruxelles ne fait 
certainement pas exception à la règle, elle qui a été à 
la pointe de l’installation du réseau, tout juste derrière 
le Royaume-Uni aux grandes heures de la révolution 
industrielle. 

D’où qu’elles viennent, les populations immigrées 
s’établissent au plus près du lieu de leur arrivée, là où, la 
plupart du temps, des membres de leurs communautés 

Visite Jews in the City – Anderlecht. La guide Francine Bracho devant un avis en allemand du Comité 
d’Assistance aux Réfugiés juifs qui avait ses bureaux rue Roger Van der Weyden en 1939-1940 © MJB.



32 33

d’origine se sont déjà installés avant elles. Certains 
groupes ne feront que passer, d’autres resteront dans le 
quartier ferroviaire plus longtemps, y laissant des traces 
visuelles, hélas, souvent éphémères. Il n’empêche, c’est 
également l’histoire de la ville qui s’écrit.
 
Derrière les façades, des hommes, des vies et des histoires 
attendent d’être révélés. C’est en se promenant dans la 
ville et en faisant agir nos cinq sens que l’on parvient le 
mieux à appréhender l’existence de ces hommes, de ces 
femmes et de ces enfants. Chacune d’elle est unique et  
à la fois touche à l’universel.

Les habitations, les lieux de cultes, les commerces, mais 
également les pavés sur lesquels ont marché des milliers 
de personnes sont autant de traces de la présence des 
communautés juives dans la ville à un moment donné de 
l’histoire. Le décor posé, arrêtons-nous un moment sur les 
principaux acteurs de cette balade, ils ont la particularité 
d’être le plus souvent physiquement absents.

	 Raconter des vies

L’importance de mettre en avant les parcours individuels 
des membres de la communauté juive est indéniable. 
Mais lorsque le public est emmené sur le terrain, les 
histoires transmises acquièrent directement une dimension 
nouvelle, qu’il est impossible d’atteindre dans une classe 
ou une salle de conférence.

Pour réfléchir à la manière de présenter l’histoire des 
membres d’une communauté dans une ville, il est 
indispensable d’avoir d’abord une connaissance de 
son histoire, un fil conducteur qui nous permette de les 
replacer dans le temps et l’espace. Ce fil conducteur  
doit se baser sur des sources. Ces sources pourront être 
orales ou visuelles, mais leur format devra être adapté  
en fonction des publics dont les âges, les intérêts et  
les catégories sociales peuvent varier. 

Il convient également de définir le ou les sujets à 
présenter. Veut-on mettre en avant un panorama 
général de l’histoire des communautés juives, dans un 
lieu déterminé, depuis le Moyen-Âge jusqu’à nos jours 
ou veut-on raconter le vécu quotidien d’une famille 

juive bruxelloise, passant peut-être pour se faire par un 
procédé de fiction narrative qui a le mérite de limiter  
le récit dans le temps1 ?

	 Concrètement

Passons maintenant à une hypothèse concrète de 
possibilités d’exploitation sur base des « grands moments » 
de l’histoire des communautés juives en Belgique.

	 L’immigration juive avant le 19e siècle 

La présence juive en Belgique, et à Bruxelles, est avérée 
depuis le 13e siècle, mais pour bon nombre de sujets 
historiques anciens, les sources sont bien souvent éparses 
et, comme c’est souvent le cas quand elles concernent 
les minorités étrangères, elles sont la plupart du temps 
positionnées du côté des autorités. Une contextualisation 
des sources est donc nécessaire, de même qu’une 
attention particulière au fait qu’elles peuvent être utilisées 
à mauvais escient. 

Que faire alors des traces encore visibles des 
persécutions des Juifs au Moyen-Âge ? Et comment 
raconter la vie juive économique, culturelle, religieuse  
et associative qui existait alors ? 

Les vitraux des « hosties sanglantes » présents dans 
la cathédrale Saints Michel et Gudule posent une 
question particulière. Ils sont un témoignage direct 
de l’antijudaïsme perpétré par l’Église au 13e siècle et 
représentent dans les faits l’histoire construite de toutes 
pièces par l’Église et qui servit de prétexte aux plus viles 
persécutions.

Mais, à la différence de certaines statues de Léopold 
II ayant été déboulonnées, les vitraux de la cathédrale 
ne peuvent être démontés et sont un bien patrimonial. 
Ils devraient selon nous, être accompagnés d’un 
avertissement quant à leur caractère antisémite. 

Ce que le manque de sources induit quantitativement 
pourrait néanmoins se combler par une présentation 
de qualité où des supports audio, vidéo et virtuels 
permettraient aux visiteurs de se représenter ce qu’était  
la vie d’un Juif au Moyen-Âge. Dans ce parcours,  
la légende des hosties a toute sa place.

Ces alternatives doivent être pensées avec intelligence 
dans la perspective de faire comprendre au plus grand 
nombre les mécanismes sous-jacents aux persécutions 
en alliant cette transmission à une plongée dans la vie 
quotidienne de la communauté. 

	 L’immigration juive du 19e et du 20e siècle 

Quelques siècles plus tard, c’est tout d’abord une 
immigration économique qui va caractériser les entrées 
sur le territoire belge. La communauté juive ne fait pas 
exception à la règle. La Belgique fait rêver par son 
potentiel économique et financier et les espoirs que la 
création d’un nouveau pays peut susciter. Il est donc 
logique que des investisseurs s’y installent et développent 
des activités qui feront les beaux jours du pays.

L’arrivée en Belgique de grandes familles juives, les Hirsch, 
les Wiener, les Oppenheim, pour ne citer qu’elles, attirées 
par les différentes possibilités d’investissement, va donner 
lieu à d’autres présences juives dans les sources : registres 

de commerce, cadastres et autres archives économiques 
mais également photographies, publicités ou mentions 
dans la presse… Dans leur sillon, s’installera une 
immigration moins fortunée mais tout aussi économique. 
La communauté grandissant, elle déménage alors sa 
synagogue située place de Bavière depuis le milieu 
du 19e siècle à la rue de la Régence où, splendide, le 
bâtiment revendique son intégration dans la société belge. 

À partir de la deuxième moitié du 19e siècle, la volonté 
d’identifier les étrangers, soupçonnés d’espionnage 
politique ou économique, va donner la possibilité au 
chercheur d’aujourd’hui de se plonger dans les dossiers 
de la Police des étrangers. Consultés surtout pour 
leurs informations concernant la provenance d’origine 
ou les ascendants des immigrants, ces sources sont 
particulièrement précieuses.

À la fin du 19e siècle, la Belgique voit arriver des immigrés 
des pays de l’est fuyant pogroms et autres persécutions 
antisémites. Cette population est plus précaire que la 
précédente et les sources à leur sujet sont moindres. Les 
dossiers de la Police des étrangers ont donc ici toute leur 
importance car il s’agit souvent du seul témoignage de 
leur présence sur le sol belge. 

1. L’expérience Historium à Bruges est un exemple réussi de ce dernier 
choix. Voir le site en ligne : https://www.historium.be/fr

Mme Hava Klerer, son fils Joseph et M. Charles Friedmann devant le magasin 
« Au progrès » 65 rue des Tanneurs © MJB.

Plaque du 44 rue de la Prévoyance commémorant « l'enterrement 
d'Hitler » organisé par les marolliens le 10 juin 1945 pour fêter la 
Libération © Francine Bracho.  
Stolpersteine en hommage à Anna Rozenblum au 49 rue Haute  
© Francine Bracho.



34 35

Pour la période de la Shoah, la majorité des sources 
proviennent des institutions en lien avec les persécutions 
(Registre des Juifs, dossiers de la Police des étrangers, 
archives des camps, archives des pays de l’Est…). Il faut 
des recherches approfondies et croisées pour mettre bout 
à bout les pièces de puzzle que représente le parcours 
individuel d’un immigré juif afin d’en raconter l’histoire 
la plus complète possible. Mais le challenge que cela 
représente n’est pas une alternative, c’est une nécessité 
absolue. Nous nous devons de rechercher ces pièces, 
de les mettre en valeur de la façon la plus large possible 
et de transmettre ces histoires au public et spécialement 
aux plus jeunes, afin qu’à leur tour, ils puissent se souvenir 
de ce que fut la Shoah et des millions d’hommes,  
de femmes et d’enfants qui y ont laissé la vie. 

	 L’immigration des années 1950-1980

La Shoah a décimé la population juive de Bruxelles et en 
particulier celles de Saint-Gilles, d’Anderlecht et des Marolles.

Quand ils ont eu la chance de revenir, certains rescapés 
retournent dans leur quartier d’origine. D’autres, font le 
choix d’aller s’installer ailleurs, dans un autre quartier 
de Bruxelles ou dans une autre ville (notamment Anvers, 
lieu d’une vie important de la communauté juive). Avec 
les nouvelles générations et la reconstruction sociale, la 
communauté migrent vers des communes plus favorisées, 
laissant place à une immigration italienne, espagnole 
et portugaise d’abord dans les années 1950 et 1960, 
maghrébine ou turque ensuite à partir des années 1970.

Dans les années 1980, ce sera la fin de l’immigration 
concertée et souhaitée par les pouvoirs publiques pour 
combler le manque de main-d’œuvre dans le pays. 
Avec la fin de la sidérurgie, les grands plans d’austérité 
se mettent en place et les grands projets de construction 
d’infrastructures routières et ferroviaires sont mis de côté. 
La législation glisse vers une application beaucoup plus 
répressive des lois, limitant l’immigration, ce qui induit 
parfois des venues illégales avec leurs lots de drames  
et de précarités.

Ceci affecte les quartiers habités par les populations  
de réfugiés juifs d’avant et d’après-guerre. On distingue 

dans une commune et un quartier donné à densité  
de population élevée de moins en moins de blocs  
de nationalité mais une mosaïque composée parfois  
de plus de 60 nationalités. 

Si les raisons d’émigrer vers la Belgique ne sont forcément 
plus les mêmes, il existe des similitudes entre : le choix  
du lieu d’installation, la création de commerces 
spécialisés, les marqueurs identitaires vestimentaires  
ou alimentaires, la création d’un lieu de culte lié  
à la religion d’origine, soit autant d’éléments visibles  
et intégrés dans l’environnement. 

Dans la ville, les traces que les résidents ont laissées sont 
mémorielles (Stolpersteine, monuments en hommage aux 
victimes), religieuses (synagogue, plaque rappelant une 
ancienne synagogue), culturelles (Musée Juif de Belgique). 
Parfois certains commerces sont encore repérables quand 
d’autres ont changé d’adresse ou ont vu leurs devantures 
disparaître à jamais si aucune photographie n’en a été 
conservée. Si ces traces parfois presque invisibles doivent 
être valorisées et montrées in situ, présenter des objets 
d’époque de la vie quotidienne, de manière tangible ou 
virtuelle, accompagnés de témoignages, et d’images 
d’époque pourraient aider le public à s’immerger dans la 
vie de la population juive de l’époque. Cette proposition 
se retrouve partiellement à l’Imperial War Museum de 
Londres dans sa section consacrée à la Shoah ou au 
London Museum en ce qui concerne alors le vécu de  
la population londonienne dans son ensemble.

Lors des balades, il convient d’apporter une attention 
particulière aux enfants de ces nouvelles immigrations,  
au même titre que les enfants dont l’ancrage en Belgique 
est plus ancien, afin de leur faire prendre conscience que 
si une immigration n’est pas l’autre, des points communs 
existent. Ceci dans un but d’élargir la compréhension de 
l’autre et la communication intercommunautaire.

	 Des promenades comme transmission de mémoire

Les paysages urbains changent quotidiennement et 
inlassablement. Des travaux d’embellissement, des 
commerces qui se renouvellent, des habitants qui 
s’enrichissent… et c’est tout le paysage immédiat 

d’unepartie de territoire qui s’efface pour laisser la place 
à un autre, ni meilleur, ni moins bon, mais différent. Il n’est 
dès lors pas toujours aisé de reproduire les représentations 
du passé lors d’une promenade dans un quartier ayant 
parfois changé radicalement d’aspect. Néanmoins, des 
documents d’archives, comme une cartographie des 
lieux et des photos peuvent pallier ces manques. Mais il 
faut impérativement que l’animateur des visites y mette 
du sien pour susciter l’imagination des visiteurs et leur faire 
ressentir le vécu et les histoires des habitants du lieu. 

Emmener les visiteurs sur le terrain permet à ceux-ci  
de se rendre compte plus aisément des changements 
dans le paysage urbain, des modifications en ce qui 
concerne les artères, les commerces, les habitations  
et les populations qui y habitent ou qui fréquentent  
le quartier en journée. 

Se mettre à hauteur de la rue, observer les passants, 
les vitrines, l’agencement du quartier permet aussi 
de se rendre compte de ce qui a, ou non, évolué 
entre deux périodes de temps bien précises. Dans le 
cas des promenades Jews in the City – Anderlecht, 
les changements survenus à Cureghem sont mis en 
évidence, d’autres populations de migrants ayant, non 
pas remplacés la précédente, mais occupés le terrain 
laissé par les membres de la communauté juive ayant 
déménagé une fois un certain palier social atteint. 

Mettre un pas devant l’autre, se glisser dans les pas de 
ces communautés ne fut-ce qu’une demi-journée, se 
replonger dans le passé pour mieux analyser le présent  
et envisager le futur ne peut être que bénéfique pour  
les participants aux promenades. 

	 Comment opérer le tournant d’une présentation 	
	 mémorielle 2.0 ?

Le passage à une société 2.0 n’empêche pas la mise en 
place de visite, soit sous une forme hybride (promenade 
en temps réel avec support digital suppléant), soit sous 
une forme distanciée (promenade virtuelle totale). 

Une application permettrait aux utilisateurs de lire, voir et 
entendre les récits de vie des habitants juifs de différents 

quartiers en partant d’un menu permettant un circuit 
virtuel complet ou réduit pour les personnes ayant moins 
de temps.

L’utilisation des réseaux sociaux peut également être utile 
à la transmission de la mémoire et du vécu des membres 
de la communauté juive. Il convient cependant d’être 
prudent et rigoureux dans la construction du récit que l’on 
veut transmettre. En 2019, Maya Kochavi, une réalisatrice 
israélienne a lancé le compte Instagram Eva Stories pour 
raconter la Shoah via ce média fort prisé des jeunes qui 
se base essentiellement sur l’image. Le projet Eva Stories 
a nécessité un tournage de trois semaines et 400 figurants 
au total, ce qui n’est pas à la portée de toutes les 
institutions mémorielles.

Le projet a fait débat : certains saluaient son côté 
moderne et son accessibilité aux jeunes par l’utilisation 
de leurs codes de communication, d’autres trouvaient 
le choix du réseau social et la forme trop légère pour un 
sujet aussi grave. D’autres témoignages encore faisaient 
état du décalage entre l’histoire réelle d’Eva et la forme 
sous laquelle son histoire était présentée. 

Les jeux vidéo pourraient présenter une option 
intéressante à la condition qu’ils soient à but éducatif 
(Balade, à l’instar du projet présentant le Poitou 
médiéval2) et d’être très ferme quant au refus et à la 
condamnation de tout jeu équivoque ou présentant une 
plate-forme permettant des manifestations antisémites. 

Lorsqu’on évoque la mission de transmettre la mémoire 
de la Shoah aux générations qui nous succèdent, on 
aurait tort de négliger totalement les supports écrits. La 
génération Harry Potter, aujourd’hui jeune adulte, a remis 
la littérature au goût du jour. La BD n’est pas en reste. 
L’histoire de Louise Pikowsky transposée en BD en mars 
2020 sous le titre Si je reviens un jour par la journaliste de 
France 24, Stéphanie Trouillard3 en est un bon exemple.

2. « L’Emerillon : Enquête à la cour d’Aliénor d’Aquitaine » est un jeu 
d’aventure sur PC qui vous propose de visiter la ville médiévale de Poitiers : 
https://www.jeuxvideo.com/jeux/pc/00015197-l-emerillon-enquete-a-la-
cour-d-alienor-d-aquitaine.htm
3. S. Trouillard et T. Lambert, Si je reviens un jour. Les lettres retrouvées  
de Louise Pikovsky, Vincennes, 2020.



36 37

Bien sûr, il n’est parfois pas possible d’emmener les 
publics cibles sur le terrain. La récente crise sanitaire nous 
l’a bien montré, mais d’autres éléments pourraient aussi 
venir contrecarrer la volonté de montrer in situ les lieux 
de vies et d’environnement de la communauté juive à 
Bruxelles. Alors que faire ? Comment plonger les publics 
dans le passé pour leur faire comprendre le vécu de 
celles et ceux qui, s’ils n’ont pas disparu dans la Shoah, 
ne sont plus, les années passant, qu’une poignée à 
travers le monde ? Les témoignages dans les écoles et 
les institutions culturelles avaient cet avantage que des 
victimes directes de la Shoah pouvaient venir témoigner 
de leur vécu. Une grande partie de ces témoins ont 
également participé à des émissions de télévision, à des 
documentaires ou à des reportages au journal télévisé, 
permettant de garder une trace audio et/ou vidéo  
de leurs précieux témoignages.

	 Et pour qui ? De la possibilité de tisser des liens

Des difficultés de communication existent dans les 
relations entre communautés. Les obstacles à une 
ouverture vers l’autre sont nombreux : préjugés, 
stéréotypes, absence d’opportunités, intérêts divergents. 
Emmener un public cible sur le terrain, lui faire découvrir 
la ville par l’histoire d’une communauté est un bon moyen 
pour décloisonner ces barrières. L’écueil majeur que peut 
rencontrer l’organisateur de telles promenades se situe 
dans le manque d’éléments (bâtiments, monuments, 
plaques, lieu dédié…) encore visibles témoignant de 
cette histoire. Il faut donc exploiter au maximum les traces 
existantes, peut-être même plus que si elles avaient été 
en nombre. Les outils digitaux et interactifs pourraient 
devenir, là aussi, une possibilité de ponts entre les 
communautés.
 
La référence à des lieux dont l’histoire relie l’immigration 
juive à une immigration plus récente, tel l’Espace Magh4 
ou le musée de l’Immigration à Molenbeek, peut être  
un bon moyen de présenter ce qui rassemble plus que  
ce qui ne divise5.

	 Une promenade digitale

Le chemin pour transmettre l’histoire de la communauté 
juive au plus grand nombre peut être parsemé 
d’embûches, certaines facilement contournables, d’autres 
plus ardues. La modification rapide du paysage urbain 
et le peu de traces concrètes sur le terrain ne doivent pas 
être un obstacle, mais plutôt une source de réflexion sur 
la manière de mettre en place des outils pédagogiques 
modernes et attractifs qui ne renient ni le passé ni la 
mémoire. Grâce au projet Solutions Digitales de Visit 
Brussels, le Musée juif de Belgique a pu développer en 
2021 Jews in the City – Molenbeek, une visite guidée 
digitale via l’application ErfgoedApp. Accessible au 
grand public, chaque étape du parcours est enrichie par 
une sélection de documents d’archives et de pièces de 
collection du musée illustrant la vie juive à Bruxelles. Via 
cette application digitale, téléchargeable gratuitement, 
les utilisateurs découvriront la présence d’une 
communauté issue de l’immigration, la communauté  
juive de Molenbeek au début du 20e siècle.

Jews in the City – Bruxelles Centre sera développée fin 
2022 et sera également accessible via l’application 
ErfgoedApp. Jews in the City – Anderlecht sera quant à 
elle proposée comme activités pour le public scolaire.

	 En conclusion

La crise du covid nous l’a montré, il ne faut pas refuser 
d’explorer de nouvelles pistes, de nouveaux médiums de 
communication, des technologies modernes et attractives 
et des outils scénographiques et pédagogiques 
repensés. Quitte à refermer certaines portes ou à les 
garder entrebâillées, il s’agit de faire preuve de créativité 
et d’inventivité tout en restant les gardiens indéfectibles 
d’histoires et de vies essentielles, prenant soin de 
préserver l’éthique qui sied à ce travail de mémoire et 
la dignité des personnes impliquées dans ces récits. La 
survie de cette transmission et, in fine, de la mémoire de 
celles et de ceux à qui nous devons de perpétuer leurs 
souvenirs est à ce prix. 

4. Pour plus d’informations, consulter le site internet de l’Espace Magh : 
https://www.espacemagh.be/
5. Voir le site internet du musée de la Red Star Line : https://redstarline.be/

Avec l'application ErfgoedApp le parcours Jews in the City – Molenbeek tente de séduire  
un jeune public © MJB.



38 39

Le Service éducatif et de médiation  
présente : Being home is…

par Janne Klügling, Responsable du Service éducatif et de médiation

Depuis son lancement en 2018, le Service éducatif et de 
médiation du Musée Juif de Belgique a développé ses 
activités selon deux axes. Le premier se fait en écho aux 
expositions temporaires présentées au musée : le service 
développe des ateliers, des animations et des visites 
guidées dans le but de sensibiliser le public à différentes 
questions sociétales et d’actualité. Le second axe est le 
projet Let’s meet a Jew, qui permet, au travers de quatre 
workshops, d’éveiller la curiosité à la culture et à la 
religion juive autant dans ce qu’elles ont de singulier que 
dans leurs similitudes avec d’autres cultures et religions. 
L’idée est de nous rappeler et de nous questionner sur le 
fait que nous sommes toujours « l’Autre » de quelqu’un.

Parallèlement, le Service éducatif et de médiation 
propose aux écoles et associations des projets 
pédagogiques « extra » de plus grande ampleur, 
principalement en lien avec le programme des 
expositions temporaires et des sujets d’actualité. Le but 
est de laisser les jeunes s’exprimer sur un thème choisi 
par le biais de la création artistique en les poussant 
à développer un esprit critique et indépendant. Ces 
activités s’étalent sur plusieurs semaines et ont pour 
objectif de fournir aux jeunes les moyens de reconnaître, 
analyser, puis rejeter les formes d’intolérance et de 
discrimination antisémites, tout en élargissant le propos à 
d’autres groupes discriminés. Partant de leur expérience 
personnelle et de leurs certitudes, les jeunes découvrent 
à quoi les stéréotypes et les préjugés les plus communs 
peuvent mener. En encourageant le dialogue et la 
collaboration des uns et des autres, l’animateur.trice 
favorise les échanges, met en place un terrain propice 
à l’émergence d’une plus grande tolérance et renforce 
la résilience des jeunes vis-à-vis des idéologies, en 
particulier antisémites, qui portent atteinte aux Droits 
humains. Plusieurs projets de cette nature ont été menés 
par le Service éducatif et de médiation du Musée Juif  

de Belgique. Chaque projet est présenté sur le site web 
du musée. 

	 Being home is… un partenariat avec l’Ambassade 	
	 de la République Fédérale d’Allemagne à Bruxelles

Suite à la présidence annuelle de l’IHRA (International 
Holocaust Remembrance Alliance) par la République 
Fédérale d’Allemagne entre mars 2020 et mars 2021, 
l’ambassade allemande de Belgique cherchait à réaliser 
un projet d’envergure pour combattre l’antisémitisme 
et déconstruire les stéréotypes. Le musée, qui a mis ce 
combat au centre de ses missions depuis de nombreuses 
années, a alors été contacté par Florence Lamand, 
attachée culturelle de l’ambassade d’Allemagne à 
Bruxelles, qui lui a proposé un partenariat pour la mise  
en œuvre de ce projet. 

Le projet Being home is… a vu le jour au début de l’année 
2020. Fortement retardé par la pandémie de la Covid-19, 
le projet a finalement vu le jour au début de l’année 2021. 
Il a été animé par nos guides expérimentés, Delphine 
d’Elia et Amir Haberkorn, et par une artiste-photographe, 
Hanne Grobet. Au départ conçu pour un groupe 
francophone et un groupe néerlandophone, dans l’idée 
qu’ils se croisent pour échanger, les jeunes, venant 
pour les uns de la Maison du Béguinage du CPAS de 
Bruxelles et pour les autres de l’association Stampmedia 
d’Anvers, ont dû travailler en deux groupes séparés pour 
les workshops et pour les ateliers de photographie, en 
raison des mesures sanitaires en vigueur. L’idée était 
de faire émerger des questions et des réflexions sur les 
notions de frontières et de stéréotypes : qu’est-ce qu’une 
frontière ? Quelles sont les différentes formes de frontières 
qui existent (frontières psychologiques, géographiques, 
politiques, économiques, sociétales…) ? À quoi servent 
les frontières, pourquoi en créons-nous ? Quel est leur 

Jeunes participant·e·s dans l’expo Home d’Assaf Shoshan © Hanne Grobet.



40 41

impact dans notre relation à l’autre ? Comment ces 
frontières créent-elles des images stéréotypées de l’autre ? 
Autant de pistes explorées par les jeunes pour remettre 
en question les évidences et prendre conscience que 
les préjugés que nous avons sur notre voisin sont souvent 
aussi infondés que ceux qu’on peut se faire d’une autre 
culture ou d’une autre religion, comme le judaïsme. 

Dans un premier temps, chaque groupe a participé 
dans sa langue au workshop ABC du Judaïsme qui 
permet d’introduire le judaïsme, mais surtout d’amener 
les jeunes, de façon ludique et interactive, à découvrir 
les différences et similitudes avec ce qu’ils connaissent. 
Ensuite, les jeunes ont assisté au workshop Mythes et 
stéréotypes pour déconstruire entre autres les stéréotypes 
qu’ils peuvent avoir sur les Juifs, mais aussi pour poser le 
cadre du projet, c’est-à-dire, comprendre et identifier 
ce qu'est  un stéréotype – positif ou négatif, acceptable 
ou inacceptable.

L’exposition temporaire Home, première rétrospective 
consacrée au travail d’Assaf Shoshan (°1973), 
photographe et vidéaste qui vit et travaille entre Paris 
et Tel Aviv, était le substrat artistique à partir duquel les 
jeunes ont appris à s’exprimer et à parler d’eux. Cette 
exposition inédite retraçait l’œuvre sensible et engagée 
réalisée sur une dizaine d’années par l’artiste, entre 
le Moyen-Orient et l’Europe, avec l’Afrique en toile de 
fond. Formé à la philosophie, avant de se consacrer à 
la photographie, Assaf Shoshan sonde inlassablement 
le monde, à travers les notions de territoire, d’identité 
et d’appartenance, au-delà des frontières tangibles. 
Habitée par le thème du déracinement, son œuvre porte 
un regard subtil et délicat sur une humanité en errance 
où l’Autre est vite pointé du doigt.

En parallèle de la visite de l’exposition, fut organisé 
l’atelier Assaf Shoshan : Aiguiser son regard critique, au 
cours duquel les jeunes ont réalisé leur propre œuvre. 
Partant des photographies exposées, les médiateurs leur 
ont proposé un débat philosophique durant lequel ils 
ont mené une discussion plus large et sans tabous sur les 
thèmes de l’identité, de la migration et de l’attachement 
à un territoire.

Ces trois workshops – Judaïsme, Mythes et stéréotypes, 
Assaf Shoshan – posaient le socle intellectuel du projet. 
Les jeunes ont alors suivi cinq ateliers créatifs autour 
de l’expression artistique en photographie dirigés par 
Hanne Grobet. Cette jeune artiste photographe les avait 
accompagnés tout au long des différents workshops 
afin, d’un côté, de tisser des liens avec eux et, de l’autre, 
de créer un making-of des meilleurs moments de ces 
rencontres, qui fut diffusé au fur et à mesure sur les 
réseaux sociaux.

	 Le Projet francophone

La Maison du Béguinage, qui fait partie du Home Juliette 
Herman, est un service résidentiel dépendant du CPAS de 
la Ville de Bruxelles. Il accueille quinze enfants et jeunes 
de 6 à 18 ans. La culture fait partie intégrante du projet 
pédagogique et depuis plus de dix ans, les travailleurs 
accompagnent les jeunes dans différents projets et autres 
sorties culturelles.

Pour ces jeunes, la plupart des propositions et des 
activités du projet était une « première ». Première 
rencontre avec le Musée Juif de Belgique, premier 
contact avec le judaïsme, première approche de la 
photographie contemporaine et première pratique de 
cette technique. Et, pour certains également, première 
visite dans un musée. 

Du fait de leur situation d’éloignement familial, ces jeunes 
avaient particulièrement besoin de se retrouver dans une 
bulle bienveillante pour pouvoir s’exprimer pleinement  
et en toute confiance. 

Au fur et à mesure des ateliers, ils se sont familiarisés avec 
les lieux et les intervenants et ont éprouvé le langage 
photographique et celui de l’écriture comme des outils 
d’expression de soi et d’une parole citoyenne. Les 
premiers ateliers se sont concentrés sur la découverte 
du musée et la thématique du projet : les stéréotypes. 
Cette thématique a particulièrement emballé ces jeunes 
participants ! 

Par la suite, les jeunes ont investi l’espace des salles de 
l’exposition Home. Ils se sont approprié l’œuvre de l’artiste 

Jeunes participant·e·s au workshop ABC du Judaïsme © Hanne Grobet. Jeunes participant·e·s au workshop Mythes et stéréotypes © Hanne Grobet.

Jeunes participant·e·s dans l’expo Home d’Assaf Shoshan © Hanne Grobet.



42 43

par un travail d’expérimentation du corps dans l’espace 
et ont ainsi créé de nouvelles histoires. Ce moment fut 
particulièrement riche en créativité et en débats sur la 
place de l’image et de l’imaginaire pour (dé)construire 
notre perception de la réalité. Les jeunes ont approfondi 
leurs réflexions en s’intéressant à l’œuvre d’autres 
photographes qui utilisent le médium photographique 
pour changer notre regard sur l’Autre et agir ainsi sur  
la stigmatisation. Nourris par ces différentes inspirations,  
les jeunes se sont mis au travail en prenant des photos  
à partir d’un jeu de l’oie, imaginé par Hanne Grobet, sur 
le thème du regard : sur soi, sur les autres, sur le monde. 

Afin d’élargir les possibles, ils se sont ensuite engagés 
dans l’exploration d’un nouvel environnement, celui de la 
ville. À travers une balade dans leur quartier, agrémentée 
de défis photographiques (photographier un chat, une 
porte originale, une belle boîte aux lettres, une ligne…), 
ils ont pu poser un regard neuf sur ces rues arpentées si 
souvent qu’ils croyaient les connaître par cœur. Cette 
promenade empreinte d’authenticité, de poésie et 
d’inattendu fut particulièrement marquante pour eux, 
ainsi que pour la photographe et la médiatrice. Il faut 
préciser qu’elle a eu lieu le 20 février 2021, date où se 
déroulait à Bruxelles une des journées de revendications 
des acteurs du monde culturel belge Still Standing for 
Culture1. Face à cette action, les jeunes ont été d’abord 
surpris, puis étonnés de voir que cela ne ressemblait en 
rien à l’image qu’ils avaient d’une manifestation. 

Pour terminer, le groupe a décidé de finaliser le projet 
sous une forme intime et personnelle en s’orientant vers la 
création d’un objet photographique alliant la démarche 
du journal intime à celle de l’album de famille. Le résultat 
se présente sous la forme d’un carnet collectif. Les photos 
prises par les jeunes sont accompagnées de textes, tantôt 
autobiographiques, tantôt surréalistes, qui témoignent  
de leur rapport à eux-mêmes, aux autres et au monde. 

Ce « voyage » a créé des liens très forts entre les jeunes, et 
leurs encadrants, engendrant une libération de la parole, 
que ce soit à travers l’image photographique ou les textes 
écrits et enregistrés par les jeunes.

Un livret, sous forme de magazine photographique, 
présente le travail du groupe francophone et du groupe 
néerlandophone. Une version papier a été distribuée 
aux jeunes et une version numérique envoyée à nos 
partenaires.

« Ce travail sur l'intime, sous forme de journal, a fait 
émerger beaucoup d'émotions et des liens très forts  
entre nous. »
	 Delphine, animatrice

« J'ai appris qu'on pouvait raconter différentes histoires 
avec les images et faire parler toutes les émotions.
Je ne pensais pas que j'apprendrais autant dans  
ce projet.
J'ai appris qu'une même image pouvait dire une  
chose et son contraire.
Je pense que je vais continuer à faire des photos  
et à écrire.
Je suis triste que ça se termine, j'ai vraiment aimé  
travailler avec le groupe du musée. »
	 Aissatou, une jeune participante

« J’étais une petite fleur
J’étais un petit nourrisson
J’étais une petite fille
J’étais la petite peste
J’étais la méchante
Maintenant, je suis la grande
Je suis la folle

Je suis la fille drôle
Je suis la psychologue
Je suis la gentille
Je suis la méchante
Je suis la conseillère
Je suis la “remonte moral”
Je suis toujours souriante
Je suis toujours là
Je suis toujours la joyeuse
Je suis la lumière
Et l’obscurité »
	 Anastasie, une jeune participante

1. Still Standing est un rassemblement de circonstance constitué pendant  
le premier confinement lié à l’épidémie de la Covid-19. Issu d’un « group  
actions » mis en place au printemps 2020 par une cinquantaine 
d’associations et de fédérations de travailleur.euse.s de la culture  
pour attirer l’attention sur le secteur. Il s’est depuis lors autonomisé,  
tout en gardant des relations de bonne intelligence avec celles-ci. Jeunes participant·e·s en atelier photo et s’appropriant la photographie d’Assaf Shoshan © Hanne Grobet.

« Je suis un homme
Un être vivant
Je suis comme une eau stagnante
Je suis gentil, un peu méchant
Je suis ce que je suis
Je suis tel un moine, très zen
Je suis un grand bazar dans la tête
Comme dans la vie
Je suis un grain de sable
Dans l’immensité du monde
Je suis ce que je sais que je suis »
	 Hassan, un jeune participant



44 45

Foi, religions et homosexualités
par Leila Fery, Journaliste, spécialiste des questions de genre

Le lundi 20 septembre 2021 a marqué le début de 
Souccot, la fête des cabanes dans le judaïsme. Ce 
soir-là, l’événement de rentrée de STRIGES1 avait lieu en 
collaboration avec le Musée Juif de Belgique autour 
du thème : « Foi, homosexualités et religions ». Cette 
table-ronde était l’occasion pour le Musée de réaffirmer 
son engagement pour un dialogue interculturel et 
interreligieux et, pour STRIGES, de sortir des murs de l’ULB 
et de réaffirmer l’importance d’un dialogue avec la Cité.
Quatre expert·es, croyant·es ont échangé pour dépasser 
le poncif simpliste selon lequel appartenances religieuse 
et LGBTQI+ ne font pas bon ménage. Elisa Schanzer, 
Anthony Favier, Hassan Jarfi et Françoise Nimal ont 
tour à tour pris la parole pour raconter leur expérience 
personnelle mêlant foi, genre et sexualité.

	 Homosexualités et religions :  
	 une impossible conciliation ?

Christianisme, judaïsme et islam sont souvent décrits 
et perçus comme hostiles à l’homosexualité. Si elles 
ne sont pas encore inclusives et accueillantes, « les 
églises chrétiennes ne sont pas condamnées à 
être dans l’hostilité ou la persécution des personnes 
LGBTI+ », rappelle Anthony Favier, docteur en histoire 
contemporaine et ancien co-président de l’association 
LGBTI+ chrétienne David & Jonathan2. Il en va de  
même pour les deux autres religions monothéistes.  
Des croyant·e·s, pratiquant·es ou non, voire membres  
d’un ordre religieux, s’affirment comme homosexuel·le·s 
tout en revendiquant leur appartenance religieuse.  
Il serait donc « absurde de vouloir penser tout de suite les 
choses en termes d’opposition », continue Anthony Favier. 

La complexité religieuse ne peut se résumer à une  
simple opposition entre homophilie et homophobie.  
Les bricolages existent bel et bien et peuvent être  
sources de résistances diverses.

	 Des religions (trop) binaires

Son expérience a mené Elisa Schanzer à questionner 
la structure binaire du judaïsme. Elle est guide pour le 
Musée Juif de Belgique et a travaillé pour l’organisation 
LGBTI+ Çavaria3 et le magazine LGBTI+ ZIZO. Elle se 
présente comme juive, non-binaire et bisexuelle. Plus que 
sa bisexualité, c’est surtout sa non-binarité qui l’a conduite 
à interroger sa pratique religieuse. Si Elisa Schanzer se dit 
être une personne « pas très religieuse, plutôt séculaire », 
elle aime suivre les traditions orthodoxes, lesquelles sont 
particulièrement binaires. 

Les hommes et les femmes occupent des espaces 
distincts dans les synagogues, font des prières différentes, 
se vêtent en fonction de leur genre, etc. Petite, elle 
devait porter une jupe pour se rendre à la synagogue. 
Ce vêtement la dérangeait, sans comprendre réellement 
pourquoi. Depuis, elle a fait son « coming out LGBTQI+ » 
et est plus à l’aise avec l’obligation de porter une 
jupe, qu’elle perçoit davantage comme un uniforme. 
Elisa Schanzer mélange les prières des hommes et des 
femmes, et porte parfois une kippa aux couleurs arc-en-
ciel. « Ce n’est pas ma sexualité qui était difficile mais 
mon genre », dit-elle. Elle souligne aussi que le judaïsme 
libéral fait preuve d’une plus grande inclusivité et est  
bien moins binaire : « Chez les juifs libéraux, il n’y a pas 
ces différences. C’est très égal. Les personnes de tous  
les genres peuvent aller dans la synagogue ensemble  
et tout le monde peut porter une kippa ».  1. La Structure de Recherche Interdisciplinaire sur le Genre, l’Égalité et la 

Sexualité est un pôle de recherche de l’Université libre de Bruxelles (ULB)  
qui rassemble des chercheur.se.s travaillant sur la question.
2. David & Jonathan Association LGBTI+, [En ligne],  
https://www.davidetjonathan.com/

Barbara Cuglietta, directrice du Musée Juif de Belgique accueille les participants à la conférence de rentrée Striges © MJB.

3. Çavaria, Opkomen voor Gender – en Seksuele Diversiteit,  
[En ligne], https://www.cavaria.be/



46 47

Elisa Schanzer ne souhaite pas pour autant abandonner 
les traditions orthodoxes pour se tourner vers un judaïsme 
libéral. Aujourd’hui, elle dit avoir trouvé un certain 
équilibre. Sa judaïté, son genre et sa sexualité ne lui 
posent plus problème. 

	 Ni partir, ni se taire

Les personnes LGBTQI+ subissent certaines injonctions 
dans les milieux religieux. Si elles souhaitent rester dans la 
religion, elles sont sommées de se taire sur leur sexualité 
et d’étouffer leur interprétation des textes sacrés. Et si 
elles décident de la quitter, elles sont qualifiées de 
communautaristes. Anthony Favier note que « parfois,  
tout est fait pour éviter l’expérience des LGBTQI+ parce 
qu’elle pose problème ». Il les invite donc à « ni partir, ni 
se taire », selon l’expression des essayistes et journalistes 
Anne Soupa et Christine Pedotti. En les rejetant, les 
religions se privent d’une précieuse parcelle d’humanité 
et d’une expérience riche faite certes de souffrance 
et de vulnérabilité mais aussi d’amour.

La pluralité s’immisce jusque dans la foi. « Le positionnement 
par rapport au surnaturel ou à un héritage de textes 
sacrés dans une société sécularisée sont des indices 
de l’existence d’une foi plurielle », explique Françoise 
Nimal, pasteure de l’Église protestante unie de Belgique 
à Verviers. La foi dépend d’une personne à l’autre et est 
donc « déjà du bricolage ». Les personnes LGBTQI+ sont 
particulièrement amenées à bricoler dans les milieux 
religieux et apportent donc « des choses intéressantes 
dans le champ de la foi », ajoute-t-elle.

Ce soir-là, Hassan Jarfi témoigne de son parcours de 
professeur de religion islamique mêlé à celui de son 
fils Ihsane Jarfi, assassiné en 2012 car homosexuel. Sa 
fonction de professeur lui a permis de fouiller dans les 
textes et de « comprendre ce qu’était la religion » qu’il 
connaissait en partie, puisqu’il a été éduqué « dans  
cette matrice religieuse ». 

Marié à une Belge, il a un premier enfant, une fille, 
avant la naissance d’Ihsane, son deuxième enfant et 
premier fils. Il le décrit comme un garçon qui « n’était 
pas comme les autres », qui s’amusait à porter les 

chaussures de sa mère, qui n’aimait ni le karaté ni le 
football. Ihsane ne parvenait pas à trouver des repères 
dans sa famille de tradition musulmane et a dû bricoler 
entre ses appartenances multiples. Il s’est accommodé 
des codes pour respecter les normes dans les différentes 
communautés : « Si tout le monde avait une personnalité 
constante, hétéro devant tout le monde, garçon ou 
fille devant tout le monde, lui non. Il était asexué à la 
maison, don Juan pour les Arabes et musulmans et il était 
homo pour la communauté en qui il avait confiance. Il 
savait respecter les codes et les normes ». Lorsqu’il allait 

au Maroc, Ihsane adoptait « une démarche virile ». En 
Belgique, « il était tout à fait différent. Il était ce qu’il était. 
Il marchait comme il voulait, il dansait, il chantait, il faisait 
des blagues » se souvient Hassan Jarfi. Malheureusement, 
l’histoire est tragique. Suite à l’assassinat de son fils, le 
père crée la Fondation Ihsane Jarfi4 dont il est aujourd’hui 
le vice-président.

Pour Elisa Schanzer, qu’il s’agisse d’antisémitisme ou 
de discriminations LGBTQI+, le risque zéro n’existe pas. 
C'est pourquoi elle crée, le 24 juillet, avec d’autres le 
collectif diasporique, queer et juif Shabbes 24/75. L’idée 
de départ était simplement de fêter un Shabbat dans 
un espace où elle ne devait expliquer aucune de ses 
identités. Finalement, le groupe est devenu un collectif et 
a conservé son nom initial. « Ce groupe est une place où 
iels peuvent vraiment être eux-mêmes » explique-t-elle.

À travers leurs récits personnels apparaissent les 
bricolages qu’ils et elles ont réalisé pour n’avoir 
à renoncer ni à leur pratique religieuse, ni à leur 
appartenance de genre, ni à leur sexualité. Leurs 
expériences montrent une certaine ouverture des 
monothéismes à ces questions. La généralisation n’est 
toutefois pas de mise. Si la Fondation Ihsane Jarfi est 
soutenue par une partie de la communauté musulmane 
de Belgique, Hassan Jarfi observe également un 
« durcissement contre les homosexuels par le retour 
d’une pratique rigoureuse de l’islam politique qui se 
présente comme musulmane ». Du côté catholique, le 
Vatican a qualifié en mars dernier l’homosexualité de 
« choix » et de « péché6 ». Le Saint-Siège rappelle ainsi 
à l’ordre certains prêtres et évêques qui bénissaient des 
mariages homosexuels. L’Église catholique a réaffirmé 
sa position en déclarant que « la bénédiction des 

unions homosexuelles ne peut être considérée comme 
licite7 », faisant s’envoler les espoirs de millions de 
catholiques homosexuel·le·s dans le monde. Malgré ces 
renforcements et durcissements de position, les quatre 
intervenant·es remarquent quelques avancées positives. 

	 Des avancées à petits pas

En Belgique, en France et en Suisse, de plus en plus 
d’églises veulent devenir inclusives. Françoise Nimal salue 
cet élan mais en questionne les raisons et les manières 
de faire. Les personnes LGBTQI+ sont accueillies mais par 
une « assimilation à l’hétérosexualité » : l’Église protestante 
leur accorde le mariage comme un couple hétérosexuel 
et donc sans repenser la structure elle-même. La pasteure 
anticipe les enjeux futurs et interroge, comme Elisa 
Schanzer, la place des personnes non-binaires. La non-
binarité constitue probablement un des grands défis  
pour l’avenir de la chrétienté. 

Plus qu’un accueil compassionnel et paternaliste, offrir 
une pleine place aux croyant·es LGBTQI+ constituerait 

7. L. F. Ladaria, « Responsum de la Congrégation pour la Doctrine de  
la Foi à un dubium au sujet de la bénédiction des unions de personnes 
du même sexe », [En ligne], https://www.vatican.va/roman _ curia/
congregations/cfaith/documents/rc _ con _ cfaith _ doc _ 20210222 _
responsum-dubium-unioni _ fr.html (consulté le 06/04/2022).

4. Fondation Ihsane Jarfi Against Homophobia, [En ligne],  
http://www.fondation-ihsane-jarfi.be/
5. Collectif Shabbes 24/7 Queer Belgian Jewish Collective, [En ligne], 
https://shabbes247.bigcartel.com/
6. F. L. Card et G. Morandi, « Responsum della Congregazione per la 
Dottrina della Fede ad dubium circa la benedizione delle unioni di persone 
dello stesso sesso », in Bollettino Sala Stampa della Santa Sede, 15/03/2021, 
[En ligne], https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/
pubblico/2021/03/15/0157/00330.html#ing (consulté le 06/04/2022).

David Paternotte, co-directeur de la Structure de Recherche 
Interdisciplinaire sur le Genre, l’Égalité et la Sexualité STRIGES 
et modérateur de la soirée © MJB.

Anthony Favier entouré d’Elisa Schanzer et d’Hassan Jarfi © MJB.



48 49

une réelle avancée. C’est une des questions auxquelles 
réfléchit le Carrefour des Chrétiens Inclusifs (CCI)8 
dont font partie les deux représentant·es chrétien·nes. 
Cette association promeut l’inclusion inconditionnelle 
des personnes appartenant aux minorités sexuelles 
et de genre dans les églises et les mouvements 
chrétiens francophones. En tant qu’ancien président 
de l’association David & Jonathan, Anthony Favier 
souligne des avancées positives réelles. Lors des trois 
synodes (deux sur la famille et un sur la jeunesse) qui 
se sont déroulés dans l’Église catholique ces dernières 
années, de « petits mouvements inattendus » ont pris 
place. Un réseau international de catholiques arc-en-
ciel – une euphémisation pour éviter de dire LGBTQI+ 
ou homosexuel·le·s – a été mis en place. Il ne nie pas 
toutefois les difficultés rencontrées notamment au 
moment de la « Manif pour tous » en France ainsi que 
l’apparition d’un mouvement de thérapies de conversion 
dans ce pays. Il se dit « raisonnablement optimiste pour 
la suite » car les Églises chrétiennes disposent, selon lui, 
de tous les éléments théologiques, liturgiques, moraux 
et intellectuels pour inclure les personnes minorisées à 
condition d’écouter leurs voix, expériences, interpellations 
et travaux théologiques.

Si des LGBTQI+ phobies existent toujours dans le judaïsme, 
Elisa Schanzer constate une avancée positive. Hassan 
Jarfi qualifie, pour sa part, l’assassinat de son fils de
« souffle libérateur » qui lui a ouvert les yeux. Depuis, il 
est mû par une énergie sans fin pour aider les personnes 
LGBTQI+ rejetées par leur famille et a reçu de nombreux 
soutiens de représentants de mosquées.

Tous·tes semblent ainsi confiant·es dans une avancée 
positive des monothéismes vers une plus grande inclusion. 
En attendant, des croyant·es continuent à bricoler et créer 
des ponts entre leur foi et leur appartenance LGBTQI+.

	 En savoir plus

Les vidéos de l’événement sont disponibles sur le site 
internet du Musée Juif de Belgique9.

Anthony Favier a été co-président de l’association 
LGBTI+ chrétienne David & Jonathan. Docteur en histoire 
contemporaine, il est professeur dans un lycée public 
du Val-de-Marne (France) et collabore régulièrement au 
journal Témoignage chrétien. Ses travaux de recherche 
portent sur les enjeux de genre dans le catholicisme 
contemporain. Outre de nombreux articles et chapitres, 
il est l’auteur, avec Christine Pedotti, du livre Jean-Paul II. 
L’ombre du saint 10. 

Hassan Jarfi est né en 1953, de père berbère et de mère 
arabe. Attiré depuis l’enfance par les littératures arabe 
et française, il a grandi à Casablanca. Il est venu en 
Belgique pour décrocher une licence en communication 
à l’Université de Liège puis a entamé un DEA en soufisme 
à l’Université d’Aix-en-Provence. Il a été professeur de 
religion islamique à l’Athénée royal Charles Rogier de 
Liège et responsable du Département des mosquées 
pour la communauté arabophone en Région wallonne. 
Suite à l’assassinat de son fils Ihsane en 2012, il a créé  
la Fondation Ihsane Jarfi, dont il assure aujourd’hui 

11. H. Jarfi, Ihsane Jarfi. Le couloir du deuil, Waterloo, 2013 ; Entre  
la rédaction de cet article et sa publication, M. Hassan Jarfi s'est  
vu décerner le titre de Commandeur de l'Ordre de Léopold.

9. Retransmission de la conférence « Foi, religions et homosexualités », 
20/09/2021, Musée Juif de Belgique, [En ligne], https://www.mjb-jmb.org/
foi-religions-et-homosexualite/ 
10. A. Favier et C. Pedotti, Jean-Paul II. L’ombre du saint, Paris, 2020.

la vice-présidence. Cette Fondation lutte contre 
l’intolérance, les discriminations et l’homophobie.  
Il est l’auteur du livre Ihsane Jarfi. Le couloir du deuil 11.

Françoise Nimal est pasteure de l’Église protestante unie 
de Belgique à Verviers (paroisse de Verviers-Hodimont) 
depuis 2015. Théologienne, poète et féministe, elle a 
également une formation de philosophe et de journaliste. 
Elle est membre du conseil d’administration du Carrefour  
des Chrétiens inclusifs, association francophone qui 
promeut l’inclusion inconditionnelle des personnes 

8. Réseau international francophone Carrefour des Chrétiens Inclusifs,  
[En ligne], https://chretiensinclusifs.org/

appartenant aux minorités sexuelles et de genre dans  
les églises et mouvements chrétiens.

Elisa Schanzer (elle/iel, she/they) est membre du collectif 
diasporique, queer et juif Shabbes 24/7. Depuis la 
création du collectif l’année dernière, l’organisation a 
entre autres publié un magazine, organisé des shabbats 
queers et un seder de Pessah en ligne. Elle est aussi 
guide au Musée Juif de Belgique et a travaillé pour 
l’organisation LGBTI+ Çavaria et le magazine LGBTI+ 
ZIZO.

Hassan Jarfi © MJB.

Françoise Nimal © MJB.



50 51

Plat de shabbat en argent, Allemagne, fin 19e siècle.

Nouvelles acquisitions  
du Musée Juif de Belgique

par Olivier Hottois, Conservateur au Musée Juif de Belgique

Depuis le dernier exemplaire du Muséon. Revue du 
Musée Juif de Belgique, il y a trois ans, de nombreuses 
acquisitions sont venues étoffer nos collections. Nous 
retiendrons ici celles qui témoignent de la richesse du 
patrimoine et de la diversité des traditions juives, à  
travers le temps et à travers l’espace, et enrichissent  
la connaissance de l’histoire des communautés juives  
de notre pays. Grâce aux acquisitions, aux dons et  
aux dépôts de différentes institutions, le Musée Juif  
de Belgique enrichit ses collections de jour en jour.

	 Les achats

En ce qui concerne les achats, outre les propositions 
extérieures de pièces apportant une plus-value évidente 
à nos collections, nous avons mené des recherches et 
participé à diverses ventes aux enchères afin d’acquérir 
de nombreux Judaïca, œuvres d’art, photographies  
et documents.

Grâce à la générosité des Amis du Musée Juif de 
Belgique, notre institution a pu, au début du mois de 
février 2020, enrichir ses collections par un très beau plat 
de Shabbat ovale en argent travaillé au repoussé dont  
la décoration est de style baroque. Le plat est gravé et 
orné de motifs en relief : sur le pourtour, une décoration 
de fleurs et de fruits ; au centre, deux étoiles de David 
dans une cartouche florale de part et d’autre de deux 
pains hallot, les pains tressés du shabbat. Aux extrémités 
du plat se développent de grands motifs en coquille. 
Sur le pourtour intérieur, figurent une guirlande de fruits  
et de fleurs, des grenades, des ananas et des raisins.

Des poinçons d’orfèvrerie d’argent allemands, notamment 
une lune et une couronne, font référence à une loi 
allemande concernant les taux d’argent supérieurs à 800, 
qui obligeait l’artisan-orfèvre à déposer son poinçon au 

Reischspatentamt, l’Office allemand des brevets et des 
marques. Le chiffre 808 indiquant le titrage en argent 
est également présent, ainsi que le poinçon du maître 
artisan joaillier dont nous n’avons malheureusement pas 
pu trouver le nom dans les différents répertoires existants. 

Les deux inscriptions hébraïques sur le marli du plat  
se réfèrent à deux versets du Livre de l’Exode à propos  
du Shabbat. 

Souviens-toi du jour du Sabbat pour le sanctifier.  
(Exode chap. 20 : V) 
 
Or, au sixième jour, ils ramassaient le double de pain. 
(Exode chap. 16 : V.22)

Gravure aquarellisée sur papier vergé intitulée Les Fondations du Temple de Salomon, dessinée par Johannes Stradanus, 
gravée par Philips Galle et éditée par Adriaen Collaert, Anvers, 1589.



52 53

Portrait de Jacques Wiener, président du Consistoire central 
israélite de Belgique de 1884-1899, créateur du premier 
timbre belge en 1848, bas-relief de bronze.

Au mois d’août 2020, le Musée Juif de Belgique a pu 
acquérir auprès d’un antiquaire du Sablon, par suite 
du mécénat de son président Philippe Blondin, un bas-
relief commémoratif en bronze réalisé par Pierre-Charles 
Van der Stappen, montrant le profil de Jacques Wiener.

Le sculpteur Jacques ou Jacob Wiener, qui jouit d’une 
haute réputation dans la gravure de médailles et 
d’édifices civils ou religieux, à qui l’on doit également 
les portraits de nos souverains, décroche en 1848 le 
contrat relatif à la conception du premier timbre-poste 
belge. Il en assure la composition et confie la gravure à 
John Henri Robinson. La Belgique devint ainsi le premier 
pays continental à utiliser les timbres-poste. De 1848 à 
1864, Wiener accompagna l’évolution du timbre belge, 
dirigeant presque toutes les opérations de sa fabrication. 
Il avait également formé ses frères, Léopold et Charles, 

1. J.-Ph. Schreiber, « Wiener, Jacob (dit Jacques) », in Dictionnaire 
biographique des juifs de Belgique : Figures du judaïsme belge  
(XIXe-XXe siècles), Bruxelles, 2002, p. 358.
2. M. Draguet, A. Demur, C. Leclercq, C. A. Dupont et F. Vandepitte, 
« Charles Van der Stappen », Cahiers des Musées royaux des beaux-arts  
de Belgique, 6, Bruxelles , 2010.
3. H. Chisholm « Van der Stappen, Charles », Encyclopædia Britannica, 27, 
1911, p. 886-887.

à la pratique de la gravure. Devenu président de la 
Communauté israélite de Bruxelles en 18791, il assumera, 
de 1884 à 1899, le rôle de président du Consistoire central 
israélite de Belgique.

Quant à Pierre-Charles Van der Stappen (1843-1910), 
sculpteur belge dont l’œuvre est inspirée de la sculpture 
grecque classique et de la Renaissance, il dut en grande 
partie sa renommée à ses travaux pour des monuments 
et ses sculptures décoratives de façade, exécutés dans 
un style éclectique mêlant réalisme et Art nouveau2. En 
tant que professeur et directeur de l’Académie royale 
des beaux-arts de Bruxelles, il développa une approche 
novatrice de l’enseignement artistique. Il élabora aussi 
avec Constantin Meunier, le programme des sculptures 
du Jardin Botanique et collabora avec Victor Horta dans 
le domaine des arts décoratifs de style Art nouveau. On 
peut voir nombre de ses sculptures dans les places, parcs 
et espaces verts de Bruxelles3.

En mars 2021, notre président Philippe Blondin a financé 
l’achat en vente publique à la maison Arenberg Auctions 
d’une très belle gravure aquarellée sur papier vergé. 
Intitulée Les Fondations du Temple de Salomon, elle 
a été dessinée par Johannes Stradanus (Jan van der 
Straet), gravée par Philips Galle et éditée par Adriaen 
Collaert à Anvers en 1589. Coloriée à la main, elle est 
signée dans la planche en bas à droite : « Phs. Galle exc. 
/ Ioann. Stradanus invent ». D’après la Gazette Drouot, 
cette planche faisait partie d’une série de seize gravures 
en taille douce au burin extraites de la série Encomium 
musices gravées par Collaert. 

Jan van der Straet, dit Giovanni Stradano ou Johannes 
Stradanus, est un peintre flamand, né à Bruges en 1523 
et mort à Florence le 2 novembre 1605. Il est également 

connu pour ses gravures et ses cartons de tapisserie. En 
1545, reçu franc-maître à la guilde des peintres anversois, 
il voyage à travers l'Europe, en France, puis en Italie, où 
il séjourne à Venise, avant de s'installer à Florence. Là, 
il travaille pour Cosme Ier de Médicis et collabore avec 
Giorgio Vasari à la décoration du Studiolo de François Ier 
de Médicis, et celle de la salle de Clément VII du Palazzo 
Vecchio. En 1565, il fait partie des équipes de peintres et 
de sculpteurs chargés, sous la direction de Giorgio Vasari, 
de réaliser le gigantesque décor prévu pour l’entrée  
dans Florence de Jeanne d’Autriche, à l’occasion de  
son mariage avec François Ier de Médicis.

Par la suite, Stradanus travailla principalement avec 
Philips Galle. Ses dessins ont été gravés par certains des 
meilleurs graveurs de la seconde moitié du 16e siècle, 
parmi lesquels Hendrick Goltzius, Philips Galle et ses fils, 
les Collaerts, les Sadelers et les frères Wierix. Influencé 
fortement par les maniéristes, dont Michel-Ange, il 
contribue au développement de la grande peinture 
d’histoire à l’italienne et peint plusieurs retables pour 
des églises florentines. Engagé par la manufacture de 
tapisseries des Médicis, il peint plus de 130 cartons illustrant 
les techniques et l’histoire de la pêche et de la chasse. 

Philips Galle est graveur (Haarlem, 1537 – Anvers, 1612). 
Dans sa description des Pays-Bas, de 1567, le diplomate 
florentin Lodovico Guicciardini inclut Philips Galle de 
Haarlem parmi les artistes néerlandais dignes d’être 
mentionnés. En effet, il peut être considéré comme 
l’un des graveurs les plus prolifiques d’Europe dans la 
seconde moitié du 16e siècle, avec une liste de plus 
de 2.500 estampes publiées entre 1563 et 1606. Galle 
est surtout connu pour ses séries de portraits de savants 
célèbres, mais son œuvre gravée contient également 
des sujets religieux et moralisateurs, ainsi que des études 
anatomiques. En 1570, il s'installe à Anvers, où il crée une 
imprimerie de grande envergure en prenant pour modèle 
celle de Hieronymus Cock et du célèbre Christophe 
Plantin. Outre la conception de ses propres compositions, 
Galle travaille avec des dessinateurs tels qu'Anthonie 
Blocklandt, Hans Bol, Maarten de Vos et Johannes 
Stradanus. Il emploie de nombreux graveurs de talent, 
parmi lesquels les frères Wierix, Adriaen et Johannes 
Collaert, Crispijn van der Passe, Gerard van Groeningen, 

Johannes Sadeler et ses propres fils Theodoor et Cornelis. 
Galle fait également la connaissance de nombreux 
humanistes et savants, dont le plus important est le 
théologien espagnol Benito Arias Montano. À partir de 
1600, Theodoor Galle prend le contrôle de l'atelier, qui ne 
prend fin qu'après la mort de son fils Johannes en 16764. 
Philips Galle a laissé derrière lui un héritage artistique 
et intellectuel qui a eu une profonde influence jusqu’au 
17e siècle. La quantité de sa production ainsi que la 
variété des sujets que Galle a gravé sont étonnantes.

C’est à nouveau grâce au mécénat de notre président, 
M. Philippe Blondin, que notre institution a pu acheter 
deux très belles gravures en octobre 2021 : une 
sérigraphie couleur de Kurt Lewy, Composition 1956, 
et une eau-forte, Arthur Rimbaud II, de Stéphane 
Mandelbaum.

Kurt Lewy (Essen, 1898 – Fribourg-en-Brisgau, 1963) est un 
artiste juif allemand. Professeur à l’école d’art d’Essen, il est 
privé de son emploi par le régime nazi à partir de 1933 et 
vient se réfugier avec son épouse à Bruxelles en 1935. Au 
moment de l’invasion allemande en Belgique, sa nationalité 
allemande lui vaut d’être arrêté en tant qu’ennemi et 
envoyé en France dans les camps d’internement de Saint-
Cyprien et de Gurs. Il réussit à s’enfuir et revient à Bruxelles 
où, en 1944, il est arrêté et interné à la caserne Dossin à 
Malines. Un peu moins d’un mois plus tard, il est libéré dans 
des circonstances inconnues5.

Dans l’après-guerre, ses œuvres passent du réalisme à 
une progressive déstructuration des formes l’amenant 
à des formes plus architecturales, comme des natures 
mortes issues de réminiscences notamment des souvenirs 
de la guerre et de son expérience des camps. En 1955, 
Lewy rejoint le Groupe Art Abstrait, regroupement d’une 
vingtaine d’artistes, peintres pour la plupart, réunis de 
1952 à 1956 pour défendre l’art abstrait. Après la guerre, 

4. M. Sellink et M. Leesberg, Hollstein’s Dutch & Flemish etchings, engravings 
and woodcuts ca. 1450-1700 compiled by Ger Luijten, Roosendaal, 1988.
5. H. Schardt e.a., Kurt Lewy, Maler Grafiker Emailleur, Essen, 1959 ;  
D. Vermeiren, « Kurt Lewy, portrait d’une vie mouvementée » in B. Benvindo 
e.a. (éds), Kurt Lewy: Towards Abstraction, Bruxelles, 2021, p. 13-47.



54 55

ces artistes belges cherchent en effet à s’affranchir de 
certaines conventions ainsi que des influences étrangères, 
et vont progressivement passer d’un post-impressionnisme 
et d’un animisme vers une peinture abstraite à tendance 
constructive ou géométrique. Citons quelques-uns de 
ceux-ci parmi les plus connus : Bury, Collignon, Milo, 
Plomteux et Delahaut que connaît bien Lewy6.

À partir du début des années 1950, le passage à une 
abstraction complète s’opère chez Lewy. Au début, la 
composition de l'image dépend presque entièrement 
du tracé des lignes et les tons sont plutôt froids : différents 
tons de bleu, de gris et quelques touches de rouge. 
Dans les années qui suivent, la surface prend plus 

Sérigraphie de Kurt Lewy, Composition 1956.

6. « Groupe Art Abstrait », in Art-Info, base de données relationnelles de  
la scène artistique belge, [En ligne], https://art-info.be/groupes/groupe-art-
abstrait/biographie/biographie-groupe-art-abstrait.pdf 7. N. Hepp, Kurt Lewy. Sein leben und seine Kunst, Essen, 1990.

d'importance que la ligne, qui sert à délimiter des pans 
géométriques colorés dont l’ajout de différents tons de 
jaune et de rouge viennent réchauffer l’ensemble7. Lors 
d’une conférence en 1956, Lewy se qualifie lui-même 
de constructiviste, tentant d’exiger de l’art à travers sa 
production, « une construction solide et réfléchie… qui 
consiste en un équilibre parfait des formes et des valeurs 
chromatiques ». Il semble que c’est cette définition qui 
pourrait le mieux décrire notre composition de 1956  
aux couleurs chaudes. 

Stéphane Mandelbaum est un peintre et dessinateur néo-
expressioniste belge disparu tragiquement. Fils des artistes 
Arié et Pili Mandelbaum, il étudie à l’Académie des Beaux-
Arts de Watermael-Boitsfort puis, en 1979, à l’École des Arts 
d’Uccle où il s’initie à la gravure. Très influencé par Francis 

Eau-forte de Stéphane Mandelbaum représentant Arthur Rimbaud à Harar en 1883.

Bacon, son travail, essentiellement graphique, revient de 
façon obsédante vers quelques figures tutélaires, comme 
Arthur Rimbaud, Pier Paolo Pasolini ou Pierre Goldman, 
ainsi que sur le nazisme et la Shoah. 

En 1979, Stéphane Mandelbaum suit les cours de 
gravure d’Anne Wolfers dispensés à l’École des Arts 
d’Uccle. Très différente du dessin, avec une apparence 
plus sobre et plus « sage », la gravure pour laquelle 
le repentir est impossible, nécessite beaucoup de 
précision et une lenteur qui l’amèneront finalement à 
abandonner cette technique au profit du dessin, qui lui 
permet plus de rapidité et de spontanéité8. Les œuvres 
gravées de Stéphane Mandelbaum n’en sont pas 
moins représentatives d’une sorte d’obsession parmi son 
panthéon artistique dont, outre les thèmes familiaux et les 

figures déformées, on retrouve les grands artistes privilégiés 
dans sa réflexion, tels Bacon, Pasolini ou Rimbaud, avec 
lequel il s’imaginait une certaine parenté de destin9.

Cette gravure d’Arthur Rimbaud à Harar en Éthiopie, 
alors Abyssinie, se base sur un cliché autoportrait datant 
de l’époque où le poète aventurier, lassé des cercles 
littéraires parisiens, parti en Orient d’abord, puis dans 
l’Est de cette région d’Afrique où, féru de modernisme, 
il s’intéressa à la photographie10. Pour ses gravures, 
Mandelbaum travaille le plus souvent à partir de 
photographies, parfois minuscules. Dans le cas présent, 
comme il y a inversion par rapport à l’autoportrait 

9. Anne Montfort (dir.), Stéphane Mandelbaum, Paris, 2019.
10. C. Renard, « Rimbaud, photographe en Abyssinie », 20/03/2020, France 
Culture : https://www.radiofrance.fr/franceculture/rimbaud-photographe-en-
abyssinie-3230625 [en ligne].8. M. Moreau, Stéphane Mandelbaum. L’œuvre gravée, Bruxelles, 1992.



56 57

photographique d’Arthur Rimbaud, on peut supposer qu’il 
s’agissait soit d’une reproduction inversée de l’original, soit 
d’un négatif ou alors peut-être une affirmation artistique 
décidée par l’artiste, ce qui semble moins probable. 

	 Les dons

Les dons font la richesse de notre musée. Ces nouvelles 
acquisitions sont acceptées en fonction des critères 
principaux définissant les missions du musée – pour les 
œuvres, par exemple : le sujet représenté ou l’artiste 
doivent entretenir un lien privilégié avec le monde juif. 
On ne saurait trop insister sur le rôle des donateurs dans 
la constitution du patrimoine de notre musée, vu comme 
un patrimoine commun transmis aux générations futures. 
Amateurs d’art, de culture, amis du musée… qu’ils soient 
remerciés pour leur générosité et leur soutien.

En juillet 2020, dans une volonté d’agrandir la collection 
de portraits sculptés de personnalités ayant marqué 
l’histoire des communautés juives en Belgique ainsi 
que le développement du pays, nous avons demandé 
l’autorisation au Bourgmestre de la commune de 
Watermael-Boitsfort, Olivier Deleuze, de pouvoir copier le 
buste de Jonathan-Raphaël Bischoffsheim se trouvant 
aujourd’hui devant l’entrée de la maison communale11.

Jonathan-Raphaël Bischoffsheim (Mayence, 1808 
– Bruxelles, 1883), banquier, homme politique et 
philanthrope belge, est le fils cadet de Raphaël-Nathan 
Bischoffsheim qui fait fortune dans la fourniture des 
armées napoléoniennes à Mayence en Rhénanie-
Palatinat. C’est l’un des acteurs, sinon l’un des inspirateurs 
de la politique financière et monétaire de la Belgique 
indépendante. Arrivé en Belgique à dix-neuf ans pour 
aider son frère dans une succursale de la banque 
Bischoffsheim-Goldschmidt et Compagnie à Anvers, il 
finit par s’installer à Bruxelles en 1837, intéressé par les 
affaires publiques12. À partir de 1848, lorsque son frère 

aîné s’installe à Paris, Jonathan-Raphaël prend la tête 
des affaires familiales. Par sa parfaite connaissance des 
milieux boursiers, il participe à la création de multiples 
entreprises industrielles, bancaires et de transport, 
particulièrement le chemin de fer. Préoccupé par la 
structure financière du pays, il prend des initiatives tant 
dans le secteur privé que public. Conseiller de Léopold 
Ier, il recommande dès 1843 la création d’une banque 
d’émission unique. Il devient dès le début, directeur puis 
censeur et ensuite président du Collège des censeurs de 
la Banque Nationale. Il fait partie dès leur création, des 
conseils d’administration du Crédit communal et de la 
Caisse générale d’épargne et de retraite13. 

Jonathan-Raphaël Bischoffsheim est commissaire 
ou administrateur de nombreuses sociétés, dont les 
Établissements John Cockerill, la Compagnie royale 
asturienne des Mines, la Société des Chemins de Fer 
du Nord de la Belgique et la Compagnie immobilière 
de Belgique. En plus d’être un grand financier, il mène 
également une carrière politique au Parti libéral.  
Il fait partie du conseil communal de Bruxelles de 1848 
jusqu’à sa mort en 1883. Trésorier de la Fédération 

libérale, il est élu Sénateur de Bruxelles en 1862, où  
il s’occupe principalement des questions financières  
et de l’enseignement. 

En parfait homme libéral, à l’esprit ouvert et tolérant, l’un 
de ses combats est lié au développement de l’instruction 
publique. Il contribue en très grand partie à la création 
de la Ligue de l’enseignement et de l’Association pour 
l’encouragement de l’enseignement des femmes. C’est 
lui qui crée, grâce aux fonds réunis par l’Association pour 
l’enseignement professionnel des femmes et avec l’appui 
de la Ligue de l’enseignement ainsi que de la Ville de 
Bruxelles, la première école professionnelle pour filles 
digne de ce nom14. Il siège au conseil d’administration 
de l’Université libre de Bruxelles de 1870 à 1874 en tant 
que membre permanent et, de 1874 à 1883, en tant que 
représentant du conseil communal de Bruxelles. C’est 
lui qui avance la somme nécessaire à la création d’une 
École Modèle, aujourd’hui connue sous le nom de l’École 
Normale Charles Buls15.

Concernant la communauté juive de Belgique, Jonathan-
Raphaël Bischoffsheim est membre du Consistoire central 
israélite de Belgique de 1837 à 1848 et membre honoraire 
de celui-ci de 1848 à sa mort. Il en avait été le président 
entre 1837 et 1840, après avoir réorganisé la Communauté 
israélite d’Anvers au lendemain de l’Indépendance et 
occupé la fonction de délégué d’Anvers au Consistoire 
dès 1833. Il est également membre du comité central de 
l’Alliance israélite universelle et donateur important de la 
Communauté israélite de Bruxelles, contribuant notamment 
à l’érection de la synagogue de la rue de la Régence.

Pour revenir au buste de Jonathan-Raphaël Bischoffsheim 
à Watermael-Boitsfort : en 1905, une souscription publique 
permet d'enrichir le patrimoine communal de deux bustes 
en bronze, ceux de Léopold Wiener et de Jonathan-
Raphaël Bischoffsheim à qui la commune entendait 
rendre hommage. Les bustes furent placés à l'entrée 

Buste en plâtre de Jonathan-Raphaël 
Bischoffsheim (1808 – 1883).

13. J-Ph. Schreiber, Dictionnaire biographique des juifs de Belgique.  
Figures du judaïsme belge (XIXe-XXe siècles), Bruxelles, 2002, p. 56-57.

de la Maison communale, côté place Wiener au haut de 
l'escalier, sur les balustrades érigées à cette fin. Ils furent 
enlevés et cachés durant les deux guerres mondiales. 
En 1945, on constata que le buste de Jonathan-Raphaël 
Bischoffsheim était introuvable. Il y avait cependant 
un exemplaire en terre cuite qui permit d’en faire un 
moulage et de fabriquer le buste de bronze qui se trouve 
aujourd’hui exposé en haut de la rambarde de l’escalier. 
La commune reçut ensuite un autre buste de plâtre, 
donné par des étudiants qui l’avaient découvert sur le 
trottoir devant l’École Normale Charles Buls. 

Ce buste étant plus fin et précis que celui en terre 
cuite, c’est donc ce dernier qui servit de modèle à 
la fabrication d’un moule en silicone pour reproduire 
le buste et ainsi enrichir nos collections. Mentionnons 
encore que dans nos recherches, nous avons découvert 
qu’il existe également deux bustes de marbre de 
Bischoffsheim : l’un dans son tombeau, au cimetière 
de Bruxelles à Evere16, l’autre dans les collections de 
l’Université libre de Bruxelles17.

L’auteur du buste est Pierre Amand Cattier (Charleville, 
1830 – Ixelles, 1892). Il suit les cours de l’Académie Royale 
des Beaux-Arts de Bruxelles et entre dans l’atelier du 
sculpteur Eugène Simonis. Il débute sa carrière au Salon 
de Paris en 1857, où il expose jusqu’en 1867 avant de se 
fixer en Belgique18. Parmi ses œuvres les plus connues, 
citons deux statues de bronze en l’honneur de l’industriel 
John Cockerill, dont le rôle a été déterminant pour 
l’industrie de la région de Liège. L’une est érigée en 1871 
à Seraing devant la tombe de Cockerill et lui est dédiée 
ainsi qu’à « l’intelligence et au travail ». L’autre est érigée  
à Ixelles sur la place du Luxembourg, devant la gare. 

En octobre 2021, le musée a reçu une bible ornée d’une 
couverture d’argent ayant appartenu à la Reine Élisabeth 
en Bavière. 

11. J-J. Van Mol, « Jonathan-Raphaël Bischoffsheim » in La Maison 
communale de Boitsfort et ses abords, une évocation historique  
et iconographique, Bruxelles 2011, p. 152-160.
12. G. Kurgan, V. Montens et J. Puissant, Dictionnaire des patrons en 
Belgique : les hommes, les entreprises, les réseaux, Bruxelles, 1956, p. 54.

14. https://150ans.ligue-enseignement.be/1865-creation-lassociation-
lenseignement-professionnel-femmes-jonathan-bischoffsheim/
15. P. Defosse et M. Paspesant, « De l’École Modèle de Bruxelles  
(1875 – 1879) à l’École Moderne de Barcelone (1901 – 1906) », Cahiers 
Bruxellois, 1 (XLVII), 2015, p. 56 -73.

16. https://fr.findagrave.com/memorial/67186150/jonathan-rapha _ 
l-bischoffsheim
17. https://icono.ulb.ac.be/cdm/singleitem/collection/arc001/id/39/rec/8
18. E. Bénézit, Dictionnaire critique et documentaire des peintres, 
sculpteurs, dessinateurs et graveurs de tout temps et de tous pays par un 
groupe d’écrivains spécialisés français et étrangers, t. 2, Paris, 1976, p. 598.



58 59

Madame Varda Cywie, Présidente de la WIZO Belgique-
Luxembourg, organisation internationale des femmes 
sionistes, est à l’origine de ce don. Elle fut contactée par 
un antiquaire de Liège en possession d’une bible ornée 
d’une très belle couverture d’argent. Sur celle-ci était 
mentionné, au revers de la couverture et gravé sur une 
petite plaque commémorative en argent : « À Sa Majesté 
Élisabeth Reine des Belges, en souvenir de sa visite à 
Nahalal, école d’agriculture de la WIZO mondiale. Israël, 
29 mars 1959 ». C’est par le biais du don très généreux 
de Marc et Guy Wolf à la fédération, que la bible a été 
finalement offerte au Musée Juif de Belgique lors d’une 
soirée évènementielle le 17 octobre 2021.

Le musée a également reçu de Mme Cywie, une 
photographie sous cadre de la Reine Élisabeth recevant 
la bible en Israël en 1959.

La couverture en argent ciselé de la Bible montre sur 
la face avant travaillée en bas-reliefs, les deux tables 
de la loi ornées des commandements et couronnées 
d’incrustations d’émaux et de pierres semi-précieuses. 
Sur la tranche, les trois lettres hébraïques Tav, nun, kuf, 
accolées forment le mot Tanakh, c’est-à-dire le nom 
de la bible hébraïque comprenant la Torah (la Loi ou 
Pentateuque), les Nevi’im (les Prophètes), les Ketouvim  
(les Autres Écrits ou Hagiographes). Pour la face arrière,  
les symboles des tribus d’Israël figurent dans des 
cartouches ronds : le lion pour Juda, l’aiguière et l’épée 
pour Siméon, le lever de soleil pour la tribu de Ruben, 
un campement militaire avec des tentes pour Gad, 
un bateau pour la tribu de Zabulon, l'âne d'Issacar, un 
panier débordant d’olives pour Asher, le serpent de la 
tribu de Dan, le cerf de Nephtali, des dattiers pour la 
tribu de Manassé, une grappe de raisins pour la tribu 
d’Éphraïm et le loup des Benjamin19. 

La reine Élisabeth de Belgique, déjà réputée pour 
son anticonformisme quand elle était monarque, 
confirmera cette image une fois veuve et affranchie 
des obligations incombant à son statut de cheffe d’État. 
Ainsi, elle entreprendra plusieurs voyages, y compris 
dans certains pays du bloc de l’Est, ce qui lui vaudra, 
par ailleurs, le surnom de « Reine Rouge20 ». En mars 1959, 
elle séjourne en Israël durant douze jours, pour donner 
suite à l’invitation qui lui a été faite par le gouvernement 
israélien. Elle est officiellement reçue par le président 
Yitzhak Ben-Zvi. Elle est ainsi la première parmi les 
monarques à effectuer une visite royale dans ce pays21. 
C’est là, lors de sa visite à l’École d’agriculture de Nahalal, 
qu’elle reçoit la bible des mains de Rebecca Sieff, 
présidente et fondatrice de la WIZO mondiale.

19. G. Shaw, Tribus d’hier, tribus d’aujourd’hui, Mâcon, 1995-1996.

Bible de la WIZO offerte à la reine Élisabeth de Belgique lors de sa visite  
à Nahalal, Israël, en 1959.

La Reine Élisabeth en Bavière recevant la bible en 1959, don de Mme Varda Cywie.

20. O. Rogeau, « Avril 58 : le voyage d’Élisabeth de Belgique à Moscou,  
en plein guerre froide », Le Vif/L’Express, 18 avril 2018.
21. https://www.befhu.org/index.php/presse/a-propos-des-amis-belges



60 61

Beth Hayim nous a permis en 2013 de montrer en ces murs 
une copie de la stèle médiévale de Tirlemont5, ainsi que 
deux stèles des 17e et 18e siècles, originaires du cimetière 
de Metz et de Boulay en Moselle française6. 

Une découverte fortuite à Uccle.
La stèle de Moïse Schott (1774-1845)

par Philippe Pierret, Enseignant-chercheur, UCLouvain, TECO
Conservateur ALAVA, T.U Berlin

	 De quoi s’agit-il ?

D’une découverte aussi inopinée qu’énigmatique : 
l’histoire d’une pierre tombale inventée1 en 2018 dans 
un jardin ucclois, aujourd’hui préservée au sein d’une 
institution muséale du quartier des Sablons à Bruxelles. 
Le morceau de petit granit2 portant une épitaphe en 
caractères hébraïques au nom de Moïse Salomon Schott 
est désormais montrée au public bruxellois au sein de 
l’exposition permanente du Musée Juif de Belgique  
(MJB). Il s’agit d’un témoignage, rare, de la vie et de  
la mort dans la communauté juive de Bruxelles durant  
la première moitié du 19e siècle3. 

Le MJB possède d’autres éléments funéraires dans ses 
réserves et dans son parcours muséal. Parmi ceux-ci, un 
champ épigraphique de marbre blanc provenant de la 
stèle du président de la communauté, Sigismond Benda 
(Fürth, 1794 – Bruxelles, 1848), et de son épouse Fanny 
Emden, ainsi qu’une pièce monumentale de la sépulture 
namuroise d’Henriette Wolf-Sasserath (Liège, 1857 – 
Namur, 1893)4. L’exposition La Maison des vivants.  

Champ épigraphique du sarcophage de Moïse Salomon Schott © Ph. Pierret.

1. « L’invention » est le terme administratif et juridique désignant la 
découverte fortuite d’un objet sur un terrain privé ou public. La personne 
qui accomplit l’action s’appelle l’inventeur. 
2. La pierre bleue ou petit granit est un calcaire à crinoïdes très répandu 
dans nos régions, en province de Hainaut, de Namur et de Liège. Elle est  
la pierre par excellence des cimetières du 19e siècle, moins chère que  
les granits écossais et les marbres de couleurs.
3. Nous tenons à remercier Mme Sophie Collette, archiviste au MJB,  
qui nous a invité à publier cette recherche dans MuséOn.
4. La pierre, partie inférieure d’une sépulture monumentale, retrouvée 
grâce à Mme Christine Cabaret dans l’ancien cimetière de Saint-Servais, 
désaffecté en 1969 et devenu l’emplacement de parking d’un magasin  
de meubles, a été ramenée par nos soins au MJB où elle est exposée  
dans la cour depuis 2005. 

5. La stèle de Rébecca de 1255/56 fait partie des collections des Musées 
royaux d’Art et d’Histoire. À l’occasion de l’exposition La Maison des vivants. 
Beth Hayim, nous en avons demandé une copie en plâtre vernissé  
(inventaire n° 13199).
6. Dépôts à long terme de MM. Gérard Silvain et Raymond Lévy pour la 
stèle de Metz (inventaire n° 13277) ; de M. Jacques Alexandre pour la stèle 
de Boulay (inventaire n° 17265).

Champ épigraphique de la stèle des époux Bedan-Emden,  
Musée Juif de Belgique © Ph. Geenen.



62 63

	 La mémoire de Moïse Salomon Schott

C’est à M. Thibaut de Haas et à Mme Hélène Rousseau7, 
– informant à la fois la commune d’Uccle et le MJB par 
courriel en date du 19 août 2021 –, que nous devons 
l’initiative d’avoir préservé et transmis ce témoignage 
des inhumations du « cimetière juif » de Saint-Gilles. Tout 
ceci n’aurait pu se faire sans l’intervention efficace de 
Mme Janne Klügling et M. Olivier Hottois, du Musée Juif 
de Belgique, qui ont pris le relais et décidé de nous 
contacter pour tenter de répondre aux questions des 
inventeurs de la pierre tombale. Nous nous sommes 
rendu sur place le dimanche 21 août 2021, rejoint par 
M. Philippe Blondin. Cette première visite nous a permis 
de confirmer qu’il s’agissait bien d’une partie d’un champ 
épigraphique d’un monument funéraire de la première 
moitié du 19e siècle. Un nettoyage superficiel a permis 
de procéder à un déchiffrement et ainsi dater la mort de 
Moïse Salomon Schott en 1845, dirigeant nos recherches 
ipso facto vers l’enclos juif saint-gillois8. Le vendredi 
27 août, M. Olivier Hottois nous a aidé à transporter 
les morceaux de la sépulture de la rue Basse, à Uccle, 
jusqu’à notre domicile où nous les avons entièrement 
nettoyés, mesurés et traduits. La pierre restaurée a ensuite 
rejoint les collections du MJB où elle se trouve aujourd’hui 
exposée. 

	 Quel est le lieu d’inhumation de la communauté  
	 juive de Bruxelles en 1845 ? 

Après la fermeture du cimetière de Saint-Josse en 18299, 
la communauté juive de Bruxelles fait l’acquisition d’une 
parcelle de terrain, située sur la commune de Saint-Gilles, 
appartenant à la fabrique d’église de Notre-Dame-de-

la-Chapelle. Le cimetière de Saint-Gilles comporte des 
sections réservées aux cultes protestants et israélites, 
séparées des autres sections par une haie. Sa superficie 
totale, toutes confessions confondues, représentait un 
hectare, 65 ares, 78 centiares, ce qui aujourd’hui ne 
manque pas de nous surprendre, tant le bâti est devenu 
dense dans ce quartier, autrefois rural et peu loti.

	 Le « cimetière des Juifs10 »

Le champ de repos de la communauté juive est constitué 
d’une parcelle de terre de onze ares et quatorze 
centiares, longeant le mur d’enceinte du cimetière rue 
de la Flèche, aujourd’hui appelée rue de la Perche. 
Agrandi de 7 ares et 80 centiares en 1851, et de 14 ares 
et 35 centiares en 1856, il est définitivement fermé en 
1876 pour cause de saturation. Joseph Kempeneers, 
dans son ouvrage sur la commune de Saint-Gilles, nous 
décrit les lieux en ces termes : « Le cimetière réservé aux 
Juifs, quoique le moins étendu, était le plus somptueux. 
Il s’y dressait de belles pierres verticales, chargées 
d’inscriptions gravées en caractères hébraïques11 ». 

Les registres de décès de la Communauté israélite  
de Bruxelles font état de dix-sept décès survenus  
dans l’année 1845. Ces registres écrits à la plume  
et à l’encre noire déclinent les informations obituaires  7. Nous remercions M. Thibaut de Haas et Mme Hélène Rousseau pour leur 

initiative et pour l’accueil qu’ils nous ont réservé lors de nos visites avec 
M. Philippe Blondin, président, et M. Olivier Hottois, conservateur au MJB.
8. Après une recherche sommaire dans notre documentation, dans 
l’inventaire épigraphique des cimetières bruxelllois du 19e siècle d’Emile 
Ouverleaux et dans les archives communautaires, il appert que le dit 
Salomon Schott a bien été inhumé dans l’enclos israélite du cimetière  
de Saint-Gilles.
9. Ce cimetière dit de « l’Ancienne Porte de Louvain », transféré à l’extérieur 
de la ville, conformément aux mesures d’hygiène reprises dans l’édit 
de Joseph II du 26 juin 1784, fonctionna jusqu’en 1829.

Esquisse à l’encre de Chine d’Émile Ouverleaux représentant la plaque.

10. Telle est la dénomination qui figure sur les plans et dans les dossiers de 
la commune de Saint-Gilles, même si cela ne correspond pas à la réalité, 
sachant qu’un cimetière juif se doit d’être ceint d’un mur ou d’une haie 
vive les séparant des autres cultes, et de comporter une entrée privative, 
un point d’eau et un édicule utilisé comme abri pour pouvoir rendre les 
derniers hommages au défunt. 
11. J. Kempeneers, Histoire d’Obbrussel Saint-Gilles, Bruxelles, 1962,  
p. 150-152.Champ épigraphique de la stèle des époux Bedan-Emden, Musée Juif de Belgique © Ph. Geenen.



64 65

en huit colonnes : nom, prénom, âge, domicile, surmonté 
de l’année de décès, date précise du décès, selon le 
calendrier grégorien et le comput biblique (ce dernier 
écrit en caractères hébraïques), numéro de poteaux 
et indications. La ligne n° 15 est consacrée à Schott, 
Moïse Salomon, 72 ans, nouveau marché aux grains, 
24 Décembre ( )12, 141. 

Il est à noter qu’une seule des dix-sept personnes 
n’est pas résidente à Bruxelles. Il s’agit de la gantoise 
Joahanna Kohlmann. Deux autres, Rebecca Judith Lévi, 
décédée le 17 avril, âgée de 7 ans, et un enfant mort-né 
d’Isaac Michel (sic), décédé le 11 novembre, résidaient 
à Saint-Josse-Ten-Noode et à Saint-Gilles. Les autres 
coreligionnaires de Moïse Salomon qui reposent dans 
l’enclos de Saint-Gilles cette année-là sont pour la plupart 
issus des quartiers du centre de Bruxelles : David Morel, 
décédé le 20 janvier, âgé de 50 ans ; Louise Jacob 
Maison (sic)13, décédée le 9 février, âgée de 70 ans ; 
Adolphe Blumenthal, décédé le 23 février, âgé d’un mois ; 
Jeannette Hertog épouse Dehaas, décédée le 24 février, 
âgée de 29 ans ; un enfant mort-né de A. Hauman 
(sic)14, décédé le 27 mars ; Félix Sandam (sic)15, décédé 
le 16 avril, âgé de 25 ans ; Philippe Ieslein, décédé le 
18 avril, âgé de 56 ans ; Henriette Einstein, décédée le 
23 avril, âgée de 1 an ; Philippe Isaac Dehaas, décédé 
le 1er mai, âgé de 81 ans ; Duifje Machiel Polak, décédée 
le 27 mai, âgée de 44 ans ; Jacques Abas, décédé 
le 6 août, âgé de 71 ans ; Léon Wormessin, décédé le 
29 août, âgé de 5 mois ; un enfant mort-né d’Isaac Michel 
(sic)16, décédé le 11 novembre ; et Alfred Wormessin, 
décédé le 8 décembre, âgé de 3 ans. Dans cette série 
de décès, seul le monument funéraire de David Morel est 
translaté le 1er septembre 1890 au cimetière du Dieweg, 
soit 45 ans après son inhumation dans l’enclos saint-gillois. 

12. 25 (du mois de) Kislev (de l’an) (5)606, équivalent du 24/12/1845.
13. Archives générales du Royaume, Registre de l’état civil de la Ville de 
Bruxelles, acte de décès n° 490. L’acte de décès mentionne « Maisant, 
Pierre André Félix, pensionné […] » comme nom de famille de l’époux.
14. Enfant issu de l’épouse Sophie Kann.
15. Mentionné « Félix Samdan », typographe, dans l’acte de décès, cette 
famille bien connue dans les domaines de la ganterie sera finalement 
orthographiée « Samdam ».
16. Enfant issu de l’épouse Rosalie Jacob.

Plan du cimetière de Saint-Gilles. Le quadrilatère n° 13, situé à droite de l’entrée carossable  
indique la section réservée aux inhumations juives, Archives de la Ville de Bruxelles.

Liste des inhumations extraites d’un cahier, MJB, Archives de la Communauté 
israélite de Bruxelles.

La Communauté israélite a également constitué un 
dossier et un cahier de notes manuscrites reprenant les 
inhumations réalisées dans l’enclos israélite de Saint-
Gilles17. Mis à jour régulièrement, il mentionne de ce 
fait les rares translations vers le cimetière du Dieweg et 
d’autres lieux d’inhumations, en Belgique et à l’étranger. 
Cette pièce d’archives déposée au Musée Juif de 
Belgique est très parcellaire. Il ne reste malheureusement 
qu’une douzaine de feuillets concernant les inhumations 
des années 1872 à 1875.

17. MJB, Fonds Communauté israélite de Bruxelles, dossier de l’exhumation 
du cimetière de Saint-Gilles pour celui d’Uccle. 



66 67

de Goor où il est né en 1787, dans la province de 
l’Overijssel, alors sous juridiction des Provinces Unies.  
Fils de Kalman Levy Van Goor et Eels Abraham, Joseph  
est l’époux de Madeleine Morel décédée en avril 1834  
à l’âge de 34 ans. Nous connaissons deux enfants issus 
du couple : Elisa (1829-1854) et Constant (1832-1860),  
qui deviendra « chef de station au chemin de fer d’Anvers 
à Gand ». 

	 Le champ épigraphique de la sépulture de Moïse 	
	 Salomon Schotten / Schott

Deux mains de cohanim sont gravées sur la partie 
supérieure de la stèle qui est coupée, tant du côté 
gauche que droit. La gravure frustre des mains de 
bénédiction (on ne perçoit que les poignets) est 
intéressante car elle vient confirmer l’ascendance 
cohanique mentionnée dans l’épitaphe par l’acronyme Q 
c   du cohen tsedek – prêtre de justice. La gravure 
hébraïque est encore lisible et n’arbore qu’une ou deux 
fautes du lapicide : la lettre nun sofit, correspondant au 
« n » final de Choten / trop courte, s’apparente ici 
plus à la lettre zaïn. La lettre beth présente dans l’excipit 

ressemble à la lettre kav. 

np

Qc Ntjw Nmlz hc hw[…] 

kpl urS ulsc hc […]

h b q n S

-------------- stèle cassée---------------

[ICI] [REPOS]E MOÏSE SALOMON […]

Né à Francfort S / […] 

DÉCÉDÉ À BRUXELLE […]

18. Le Talmud précise qu’il est obligatoire de prendre en charge 
l’inhumation d’un défunt sans famille, ni ami (Meg, 28b) et (BQ, 81 a).
19. Judah Loew Bezalel de Prague établit une série de takkanot – 
ordonnances qui avaient force de loi du point de vue halakhique –  
qui traitaient autant des problèmes matériels et financiers que  
de l’emplacement des « concessions » et des règles à respecter  
pour l’érection d’une pierre tombale.

Liste des inhumations de l’année 1845, Archives de la Communauté Israélite  
de Bruxelles. Estampillage de la médaille de la hevra kadisha de Bruxelles,  

Archives de la Ville de Bruxelles.

	 Qui s’est occupé de la dépouille de Salomon 	
	 Schotten et de sa famille endeuillée ? 

Depuis la plus haute Antiquité, le devoir de s’occuper 
de l’inhumation, qui revient normalement aux proches, 
devient au fil des siècles une mitsva, un commandement, 
un acte de charité18. Cette bonne action qui ne connaît 
aucune restriction et justifie l’interruption de l’étude de  
la Torah (Ket.17a), s’applique également aux défunts  
non-juifs (Yoreh Deah 367,1). Les sages considèrent  
à cet égard que la charité sauve la personne de  
la mort dans ce monde et dans le monde futur19.

	 La hevra kadisha, société de bienfaisance
Étant donné l’importance de ce devoir religieux, chaque 
communauté fonde en son sein une hevra kadisha, 
une sainte confrérie ayant pour objectif principal de 
s’occuper des morts, de leur toilette et de leur inhumation. 
C’était un grand honneur d’être membre d’une telle 
confrérie, et il s’agissait souvent de personnages illustres, 
d’érudits ou de personnes très aisées, choisies pour la 
soutenir. L’association reposait sur la participation de dix-
huit membres qui tenaient les registres des inhumations. 
Les plus anciens de ces registres remontent au 13e siècle. 
Selon Maïmonide, « on n’a jamais vu de communauté, 
si petite et si pauvre soit-elle, qui n’ait pas de caisse 
publique de charité » (Moed katan, 27), à entendre  
pour ses pauvres et pour ses morts. 

Les membres de la confrérie commençaient leur devoir 
en veillant le malade la nuit de son agonie, récitant des 
prières à son chevet. Si le malade venait à décéder, 
ils prenaient en charge la toilette du défunt, tohorah, 
avant de s’occuper de l’enterrement et du repas de deuil 
et d’organiser des visites de consolation aux parents 
proches. Parmi les soins prodigués par la sainte confrérie 
figure en bonne place l’ensevelissement du mort. Lors de 
l’office funèbre, on fait réciter le « kadish des orphelins » à 
l’intention du mort. Le tsidduq ha-din, qui désigne à la fois 
la cérémonie et la partie centrale de l’office, accueille  
la peine des endeuillés et les invite par la récitation  
de versets, à accepter la disparition de l’être cher,  
à réaffirmer leur foi en Dieu et en son Jugement. 

	 En Belgique
La première mention d’une hevra kadisha organisée 
en Belgique ne remonte qu’au début du 19e siècle 
à Bruxelles. Pourtant, il dut y avoir des associations 
d’entraide dans les différentes communautés du pays. 
Ceci est attesté par un document trouvé dans les archives 
de la Ville de Bruxelles, à savoir une médaille retrouvée 
à la fin du 18e siècle dans la campagne de Wemmel, 
portant les lettres initiales et sur le revers

que nous lisons : « Yesel bar Ashar. Compassion / 
Joseph fils d’Asser20 ». 

Ce n’est qu’en 1833 que s’est constituée la Société 
Israélite de Bienfaisance de Bruxelles, société d’entraide 
organisée sous le patronage des syndics de la 
communauté, N. Messel, J. N. Maurice et A. Lazard, 
appelés aussi « maîtres des pauvres ». Le président et les 
maîtres des pauvres distribuent directement les secours 
jusqu’à un montant déterminé, pour les familles qui 
résident dans l’agglomération bruxelloise depuis au  
moins trois ans. 

De 1840 à 1858, période qui nous intéresse dans le chef 
de Moïse Salomon Schott, on remarque les déclarations 
de décès et les signatures récurrentes de Joseph 
Lévi Van Goor agissant en tant qu’ordonnateur de la 
communauté. Teinturier jusqu’à son décès en mars 1863, 
à l’âge de 73 ans, Joseph Lévi est originaire de la ville  

20. D’un diamètre de 3,5 cm, cette médaille en cuivre jaune fut découverte 
en 1777 par N. Van Haerdeweghe. La médaille est aujourd’hui introuvable, 

mais les Archives de la Ville de Bruxelles disposent d’une empreinte sur 
papier (AVB, Archives anciennes, Pièces d’intérêts littéraires artistiques, 
liasse n° 698).



68 69

Dimensions de la stèle : longueur totale : 128 cm.,  
largeur : 55,5 cm., épaisseur : 5 cm.
Taille des caractères : 6 cm.
Taille des interlignes : 7 et 8 cm.

Traduction de l’hébreu : « Ici repose / [M]oïse fils de 
l’honorable Salomon Choten cohen tsedek / prêtre  
de justice [décédé le] 25 du mois de Kislev 606 selon  
le petit comput / Que son âme soit liée au faisceau  
des vivants (cf. 1 Samuel 25,29). »

Au vu de la taille et de la forme des deux morceaux de 
pierre bleue du Hainaut, nous pensons qu’il s’agit de la 
partie supérieure d’un monument de type « sarcophage ». 
La découverte dans le jardin de la rue Basse d’un des 
deux flancs trapézoïdaux en pierre bleue qui devait 
soutenir la pierre tombale confirme également cette 
hypothèse. En observant la découpe du champ 
épigraphique du côté droit – qui a oblitéré une partie 
des lettres hébraïques à l’initiale de chaque ligne et le 
« S » de Bruxelles dans la partie inférieure manifestement 
martelée –, il est probable que la pierre initiale ait fait 
l’objet d’une récupération.

	 Qui était Moïse Salomon ? 

Les différentes archives belges et allemandes confirment 
qu’il s’agit bien de Moïse Salomon Schott / Schotten, 
né en 1774 à Francfort-sur-le-Main, fils de Salomon Löb 
Schott Cohen et de son épouse Bunle Beletje Oettingen 
Shuster21. De cette union sont issus cinq autres enfants : 
Rehle (Francfort, ? – 1776) ; Gudula (Francfort, 1773 – ibid., 
1849) qui épousera Moses Jantof Oppenheim ; Abraham 
(1776 – 1848) ; Aron Salomon (Francfort, 1778 – Amsterdam, 
1846) ; Samuel Salomon (Francfort, 1781 – Amsterdam, 
1853) qui épousera Louise Slave ; Benjamin Wolf Polak 
(1791 – 1859) dont seront issus Janette, Louis, Theodor, 
Frederica, et Salomon Samuel. 

Moïse Salomon est l’époux de Flore Gumpertz, dite 
« Blumche », née en 1778 à Francfort et décédée dans la 
même ville le 22 janvier 1824. Le couple aura sept enfants 
dont deux feront souche à Bruxelles : Jeanette (Francfort, 
1800 – ?), Régine (Francfort, 1803 – Bruxelles, 1830), Léon 
Moïse (Francfort, 1804 – ibid., 1848), Bernhard (Francfort, 
1807 – Vienne, 1885), Anton (Francfort, 1808 – ?, 1825), 
Elisabetha (Francfort, 1812 – ?), Henriette (Francfort, 1815 
– Bruxelles, 1879)22. Léon épousera Hélène Schloss (1814 
– 1840) qui mettra au monde trois enfants : Salomon Louis 
(1836 – ?), Flora Hélène (Francfort, 1838 – Paris, 1913) et 
Philippe Louis (1839 – ?). 

Les ancêtres de Moïse Salomon sont retracés jusqu’au 
17e siècle et attestés par la personne du rabbin Samuel 
ha Cohen Schotten (1644-1719), gaon de Francfort23. Le 
musée juif de Francfort nous révèle quelques détails sur 
la vie de ce grand intellectuel : né à Schotten en 1644, 
il s’installera à Francfort-sur-le-Main en 1682 où il obtient 
le droit de résider, à la suite de son frère, marchand de 
vêtements et de draps qui l’avait précédé d’un an.

En 1685, Schotten est nommé doyen de la yeshiva Zur 
Klause, l’académie talmudique du Rocher, et rabbin du 
Landgraviat de Hesse-Darmstadt. De 1703 à 1704, il est 
nommé grand rabbin ad interim de la communauté de 
Francfort. On dit que lors de la pose de la première pierre 
de la synagogue reconstruite à la suite de l’incendie qui 
avait ravagé le ghetto juif de Francfort en 1711, le rabbin 
Schotten récita des prières en hébreu composées par 
ses soins. Il rédigea aussi en 1711 un traité sur plusieurs 
passages du Talmud dont l’un est intitulé /  
Koss Hajeshuot, « La coupe du Salut ». Ce personnage 
atypique est connu dans le monde rabbinique sous 
l’appelation acronymique de Morsheirosh, composé 
d’après Moreinu Harav Shmuel Schotten Cohen, notre 
maître le rabbin Samuel Schotten ha Cohen. Il était 
considéré de son temps comme le principal talmudiste 
érudit de Francfort, connu pour son style littéraire raffiné 
et précis, très apprécié de ses contemporains24. 

Conservé aux Archives générales du Royaume, l’acte de 
mariage25 de Régine Schott, la deuxième fille de Moïse 
Salomon, née à Francfort-sur-le-Main le 2 septembre 
1803, nous renseigne sur son union avec David Michel 
Polak (originaire d’Amsterdam où il est né le 4 juin 1802) 
à Bruxelles le 24 octobre 1827. Le couple aura deux 
enfants : Florette (Bruxelles, 1828 – ibid. 1890) qui épousera 
Salomon Loewenstein et Emile David (Bruxelles, 1829 – 
1879) qui épousera Marie Van Witsen.

La recherche exhaustive menée par l’historienne Cilli 
Kasper-Holtkotte sur la colonie allemande de Bruxelles, 
permet d’appréhender le réseau familial et professionnel 
des familles Benda, Berolzheimer, Deutz, Emden, 
Goldschmidt, Oppenheim, Messel, Neustad, Rothschild, 
Ullmann et tant d’autres. Kasper-Holtkotte nous rappelle 
que Moïse Salomon exerce la profession d’agent de 
change, et se trouve être en relation d’affaires avec la 
famille des banquiers Oppenheim, entre autres, installés 
eux aussi à Bruxelles à la même époque. La sœur aînée 
de Moïse avait épousé Jantof Oppenheim (Francfort 
s/M., 1758 – ibid. 1826), père des banquiers Adolphe 
(1793 – Bruxelles, 1870) et Joseph (Francfort s/M., 1810 – 
Bruxelles, 1884)26. 

Moïse Salomon est décédé le 22 décembre 1845 au 
n° 23 de la rue Sainte Catherine à 11 h du soir, – nous 
ignorons chez qui – et inhumé le lendemain, c’est-à-dire 
le 23 décembre 1845, veille de la fête de Hanukkah27 
selon la coutume religieuse. Âgé de 72 ans et 6 mois, il 
résidait au moment de son décès au Nouveau Marché 
aux Grains, n° 7 (aujourd’hui Place éponyme) comme 
le déclare Joseph Van Goor, teinturier, âgé de 57 ans, 
domicilié à Bruxelles, et Théodore Schott, neveu du 
défunt, employé, âgé de 22 ans, domicilié à Bruxelles.

	 Après la fermeture de l’enclos de Saint-Gilles :  
	 le cimetière du Dieweg à Uccle28

En 1866, la comtesse Coghen, propriétaire du quadrilatère 
qui dévale en direction de la carrière de Saint-Job, cède 
le terrain à la commune d’Uccle. Le quartier qui s’étend 
le long du Dieweg au 19e siècle est un havre de paix où 
quelques châteaux et vastes demeures de villégiature 
bordent l’ancienne forêt de Soignes. 

Ouvert en 1868, sur les hauteurs de la commune, le long 
du chemin nommé Die weg (d’après le nom de l’ancien 
diverticulum romain) pour « résoudre » le problème de 
la hausse des inhumations après l’épidémie de choléra 
de 1866, le nouveau cimetière succéde à l’enclos qui 
entourait l’Église Saint-Pierre depuis le 18e siècle. Les 
premières inhumations se font sur un hectare, soixante  
et onze ares et trente-neuf centiares. Il est agrandi à trois 
reprises (1902, 1906 et 1923). Une saturation apparaît  
dès 1927. Désaffecté officiellement en 1945, ce n’est  
que treize ans plus tard que le site du Verrewinkel, situé  
en amont sur l’autre versant de la commune, prendra  
le relais29.
 
	 La partie juive du cimetière 
Après différentes tentatives et solutions provisoires dans 
les communes de Koekelberg, Hoeilaart, Nivelles, 
Etterbeek, Saint-Josse et Saint-Gilles, c’est finalement à 
Uccle-lez-Bruxelles en 1879 qu’un accord durable avec 
l’administration communale d’Uccle est établi30. C’est  
sans nul doute en raison de ses liens d’amitié avec le 
grand-rabbin Astruc et de ses idéaux maçonniques31  

21. C. Kasper-Holtkotte, Im Wetern Neues. Migration und ihre Folgen: 
deutsche Juden als Pioniere jüdsichen Lebens in Belgien, 18./19. 
Jahrhundert, Leiden, 2003, p. 208 ; Archives générales du Royaume, 
Registre de l’état civil de la Ville de Bruxelles, acte de décès n° 4432  
du 24/12/1845.

22. Henriette épousera David Michel Polak, veuf de sa sœur Régina 
décédée à Bruxelles à l’âge de 30 ans et 8 jours.
23. Gaon est un titre prestigieux se rapportant à celui qui exerce  
la présidence d’une académie talmudique.
24. « Schotten Samuel », in Infobank Judengasse Frankfurt Am Main,  

[En ligne], https://www.judengasse.de/ehtml/P131.htm (consulté le 
21/01/2022).
25. Archives générales du Royaume, Registre de l’état civil de la Ville  
de Bruxelles, acte de mariage n° 721.
26. Adolphe Oppenheim quittera Francfort à l’âge de 15 ans pour venir 
s’installer à Bruxelles suivant l’exemple de son grand-père Salomon Löeb 
Schott et le frère de ce dernier, Wolf Löb Schott, partis seuls et très jeunes 
s’installer à Amsterdam (C. Kasper-Holtkotte, op. cit., p. 209).
27. Archives générales du Royaume, Registre de l’état civil de la Ville  
de Bruxelles, acte de décès n° 4432.

28. Ph. Pierret, Mémoires, mentalités religieuses, art funéraire : la partie juive 
du cimetière du Dieweg (19e – 20e siècle), Paris-Louvain, 2004. 
29. Le dessinateur Hergé (1924 – 1983), créateur du personnage de bande 
dessinée Tintin, et le violoniste Philippe Hirshhorn (1946 – 1996), lauréat 
du concours Reine Élisabeth en 1967, y ont été inhumés par dérogations 
royales.
30. E. A. Astruc, « La question des cimetières en Belgique », Archives 
Israélites, t. 34, Paris, 1874, p. 201-204.
31. Plusieurs membres et responsables de la communauté avaient rejoint 
des loges bruxelloises qui jouaient un rôle de « canal d’intégration » facilitant 
la rencontre avec les milieux chrétiens. Le grand-rabbin Astruc était par 
ailleurs membre de la loge « Renaissance par les émules d’Hiram », foyer 
d’idées républicaines, (M. Graetz, Les Juifs en France au XIXe siècle. De la 
Révolution française à l’Alliance Israélite Universelle, Paris, 1989, p. 308).



70 71

que le bourgmestre Louis Defré (Louvain, 1814 – Uccle, 
1880) accéde à la demande d’inhumer tous les parents 
ou successeurs d’un des demandeurs en concession dans  
le cimetière d’Uccle32. 

La parcelle de la section « B », comprise entre les bornes 
n° 68 et n° 96, figure à peu de choses près un « carré juif » 
comme on en trouvait à la même époque en France et 
en Allemagne. Cette parcelle, malgré les réticences de la 
part de certains membres de la communauté, rencontre 
un franc succès à en juger par le nombre de personnes 
inhumées dans les trente premières années. Une allée 
de la section « E » accueillera aussi quelques stricts 
observants au début du 20e siècle. La première sépulture 
de cette allée est celle de Mayer Polosinski (1855 – 1915), 
fondateur et président de la Communauté orthodoxe de 
Bruxelles (section E, borne 66, concession n° 2828).

Si les Juifs plus libéraux, choisissent d’être inhumés dans 
le cimetière général de Bruxelles, ouvert à tous depuis 
1877, sur la commune d’Evere, nombre de personnes 
proches de l’orthodoxie et de la stricte observance 
trouvent alors une solution plus conforme à la tradition 
dans les cimetières hollandais de Putte33 (Brabant 

septentrional) et d’Eijsden (Limbourg)34. La Communauté 
orthodoxe d’Anvers pour sa part fonde sa propre société 
d’inhumation la Hevra kadisha Machsike-Hadas et 
acquiert une parcelle de terrain distincte au cimetière 
de Putte en 1912. Cette parcelle aurait aussi accueilli 
quelques orthodoxes de la communauté de Bruxelles. 

Malgré la proximité du cimetière du Dieweg par rapport 
à la rue Basse, et après avoir examiné attentivement le 
fichier des concessions du cimetière, il apparait à ce jour 
que la pierre de Moïse Salomon Schotten n’a jamais été 
en relation avec la partie juive du cimetière ucclois. Et 
ce bien que sa fille cadette Henriette Schotte (Francfort, 
1815 – Bruxelles, 1879) y repose, au sein de la section B, 
borne n° 92, concession n° 121. La concession de 2 m2 a 
été octroyée à « Lovenstein, Bruxelles, rue Locquenhien 
(sic) ». Il ne peut s’agir que de Salomon Loewenstein (sic), 
négociant, orginaire de Hovestadt en Prusse (aujourd’hui 
en Rhénanie du Nord Westphalie), époux de Florette 
Polak, la fille de David Michel Polak et de Régine Schott. 
Salomon Loewenstein (1828 – 1887) est donc le neveu par 
alliance de la défunte Henriette dont nous avons déjà 
parlé, mentionnée dans un certificat de mariage35 et  
un acte de mariage36.

34. L’inventaire des monuments et épitaphes du 19e siècle à Eijsden 
dénombre une trentaine de personnes inhumées à partir de 1827.
35. Certificat pour contracter mariage du 26/07/1878 au nom de 
« Loewenstein, Régina-Henriette, sans profession, célibataire, née  
à Bruxelles le 01/10/1856, demeurant rue de Locquenghien, n° 31,  
à Bruxelles », document délivré par le commissaire de police de  
Bruxelles, 3e division.
36. Archives générales du Royaume, Registre de l’état civil de la  
Ville de Bruxelles, acte de mariage n°1137, en date du 16/10/1855. 

32. Louis Defré (1816-1880) était membre de la loge « Les Amis 
Philanthropes » (R. Desmed, « La question des cimetières et les  
francs-maçons bruxellois (1861 – 1871) », Problèmes d’histoire  
du Christianisme,IX, 1980, p. 139).
33. G. Geerts, « Joodse begraafplaatsen te Putte », Polderheem,  
XIII-I, 1978, p. 17. Stèle de Henriette Polak, née Schotte, cimetière du Dieweg © Ph. Pierret.



72 73

Page de garde de l'album souvenir d'Isabella Errera (MJB, Fonds Errera, boîte 35).

Isabella Errera et l’Œuvre d’assistance aux 
prisonniers Italiens déportés en Belgique.
Des archives inédites éclairent un épisode  

oublié de la Première Guerre mondiale
par Pierre Lannoy, Université libre de Bruxelles

Alité dans une chambre de la clinique du docteur 
Bastianelli à Rome, un lieutenant de l’armée italienne, 
blessé de guerre, rédigea le 10 mars 1919 cette courte 
lettre en français à l’attention d’Isabella Errera :

« Madame très distinguée,

Votre nom est cher et aimé à tous les Italiens pour 
ce que vous avez fait à nos malheureux soldats 
prisonniers et conduits chez vous par les bourreaux 
allemands.

Notre gratitude pour vous, pieuse bienfaitrice, est 
infinie et ne trouve pas de mots. J’espère qu’il soit 
suffisant pour vous qu’au nom de mes camarades 
soldats d’Italie qui se sont battus pour la grandeur 
de la Patrie bien aimée et pour la victoire de la 
justice je rende un sincère hommage à la distinction 
de votre noble cœur et de votre âme genereuse, 
qu’avec respect je vous baise la main et je vous 
dise : gran merci, madame, je vous aime de tout 
mon cœur parce que vous avez bien mérité de  
la Patrie – Vive la Belgique !!

Agréez, madame, mes salutations les plus 
chaleureuses et les sentiments de mon cœur. »

Le même jour exactement, à Bruxelles, Isabella 
Errera assistait à la séance de dissolution de l’Œuvre 
d’assistance aux prisonniers Italiens déportés en 
Belgique, qui avait été créée à son initiative dix mois 
plus tôt. Ainsi, de manière simultanée dans les capitales 

1. A. Cherton, « Un don exceptionnel d’archives familiales. Le fonds Errera  
(XIXe et XXe siècles) », MuséOn. Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de 
Belgique, 2013, 5, p. 24-45.
2. P. Bautier, « Errera (Isabelle) », Biographie Nationale, tome 31, Bruxelles, 
1961, p. 328-332 ; J. Gérard, Ces Juifs qui firent la Belgique, Braine-
l’Alleud, 1990, p. 113-117 ; « Goldschmidt Isabella (1869-1929) », in 
É. Gubin, C. Jacques, V. Piette et J. Puissant (dir.), Dictionnaire des femmes 
belges : XIXe et XXe siècles, Bruxelles, 2006, p. 279-280 ; Cercle d’Histoire, 
d’Archéologie et de Folklore d’Uccle et environs, Uccle et la Grande Guerre, 
Uccle, 2018 ; D. Dratwa, « Ombres et lumières de la judaïcité belge dans la 
Grande Guerre », Tsafon. Revue d’études juives du Nord, 75, 2018, p.116.

des deux pays qu’elle a concernés, se tourne une page 
presque totalement oubliée de la vie de « Madame Paul 
Errera », l’épouse de celui qui était alors bourgmestre 
d’Uccle (il le fut de 1912 à 1921) et professeur de droit  
à l’Université libre de Bruxelles (dont il avait été recteur  
de 1908 à 1911).

Nous avons trouvé ces deux informations dans les 
archives du fonds Errera conservé depuis 2013 au Musée 
Juif de Belgique1. On connaît la Florentine Isabella Errera-
Goldschmidt (1869-1929) pour ses publications érudites 
sur la peinture, pour ses collections d’étoffes qu’elle 
lèguera aux Musées royaux des Beaux-Arts, pour son 
animation d’un salon mondain particulièrement influent, 
ou encore pour ses activités caritatives et patriotiques 
durant la Première Guerre mondiale – sa « résistance tant 
effective que spirituelle » à l’occupant lui valant trois mois 
d’incarcération par l’autorité allemande en 1917 et une 
décoration du gouvernement belge (la Croix civique 
de première classe avec raie d’or) pour son œuvre en 
faveur des réfugiés et nécessiteux affluant dès 1914 
dans la capitale2. Néanmoins, à ce jour, les documents 



74 75

Premièrement, les prisonniers italiens. Plusieurs clichés ont 
été pris dans la cour de la fabrique qui leur servait de 
cantonnement, les hommes prenant la pose, en groupe, 
devant l’appareil. Une deuxième série de photographies 
montre des prisonniers devant un portail métallique, 
probablement celui qui fermait l’accès au site où ils 
étaient détenus. L’album contient également une vue 
intérieure du bâtiment, donnant à voir le hangar servant 
de dortoir et de réfectoire. Une seule photographie 
montre les prisonniers au travail, dans une carrière : 
28 d’entre eux, tenant des masses, sont assis devant les 
blocs de pierre qu’ils sont occupés à débiter, entourés  
de quatre gardiens allemands et deux ouvriers civils.  
On trouve aussi quatre portraits réalisés en studio, devant 

un décor artificiel. Trois datent vraisemblablement d’avant 
la guerre, mais le dernier montre un homme en tenue 
de prisonnier (on distingue son brassard numéroté et 
différentes pièces de tissu raccommodées sur sa tunique) ; 
ce cliché a donc été pris en 1918, soit au cours de sa 
captivité, soit entre le jour de l’armistice et le départ 
définitif des Italiens. Une autre page contient les clichés 
des sépultures de cinq soldats italiens dans le cimetière 
de Belgrade à Namur, tous décédés en captivité, dont 
l’un à Andenne le 5 février 1918. L’album se referme 
sur un dessin représentant le départ des prisonniers le 
29 novembre 1918 à bord d’un bateau-vapeur mis à 
disposition par l’administration du service fluvial Namur-
Andenne et pavoisé aux couleurs belges et italiennes.

2. Chas Newkey-Burden, Amy Winehouse. The biography,  
1983-2011, Londres, John Blake, 2014, p. 3.

concernant son action envers ses compatriotes italiens
exploités en Belgique durant la guerre 1914-1918 sont 
restés inexploités. Pourtant, les deux ensembles de pièces 
se rapportant à cet épisode (la boîte n° 28 avec ses lettres 
et articles datant de 1918-1919 et la boîte n° 35 avec son 
grand album photographique) recèlent des informations 
uniques sur le sort réservé à ces prisonniers et sur la 
sollicitude de la population belge à leur égard, dont 
Isabella Errera fut l’âme et la main.

L’exil des prisonniers italiens vers la Belgique, 
1917-1918

Les circonstances exactes de la présence de prisonniers 
italiens en Belgique en 1918 sont restées largement 
méconnues jusqu’à la parution de trois études récentes, 
dont la nôtre. Nous avons pu établir que ces soldats 
italiens furent capturés en Italie lors de l’offensive austro-
allemande dite de Caporetto, qui fit rage du 24 octobre 
au 12 novembre 1917. La débâcle de l’armée italienne 
lui causa la perte de 300.000 hommes capturés 
par l’ennemi. La moitié d’entre eux fut expédiée en 
Allemagne, constituant 22 commandos de travail, 
envoyés entre décembre 1917 et février 1918 à l’arrière 
du front français ; en mars 1918, 70 autres compagnies 
de prisonniers italiens furent encore envoyées sur le 
front ouest par l’armée austro-hongroise, soit un total 
théorique de 25.000 hommes. Déployées sur tous les 
territoires occupés (France, Belgique et Grand-Duché 
de Luxembourg), ces compagnies restèrent à disposition 
des armées allemandes jusqu’à l’armistice. En Belgique, 
on dénombra une trentaine de camps de prisonniers 
italiens, dont un tiers dans la seule province de Flandre 
occidentale3.

3. F. Descamps, J. Vancoillie et L. Vandeweyer, Ten oorlog met schop en 
houweel. Bijdragen over de hulptroepen van de genie van het Belgische, 
Duitse en Britse leger tijdens de Eerste Wereldoorlog, Ypres, 2009 ; 
D. Vanysacker, L. Devlieghere, M. Glorieux et G. Ossieur, Ai nostri gloriosi 
morti. L’énigme de la présence des soldats italiens en Belgique pendant 
la Première Guerre mondiale, Ypres, 2019 ; P. Lannoy, « De Caporetto à 
Robermont. Les itinéraires des prisonniers de guerre italiens en Belgique 
pendant et après la Première Guerre mondiale », Revue belge d’histoire 
contemporaine, LI-4, 2021, p. 66-98.

Un album photographique exceptionnel

Lové dans un coffret cartonné, un ouvrage imposant 
(42 x 50 cm) orné du blason de la maison de Savoie, 
l’emblème de la famille royale italienne, et de liserés 
aux couleurs nationales belges, porte le titre Album 
Souvenir du camp des soldats italiens prisonniers à 
Andenne 27 janvier – 29 novembre 1918. Il contient 
65 photographies originales, disposées sur 16 pages, 
rehaussées d’enluminures dessinées à la main. Désormais 
digitalisées et accessibles en ligne (www.pdgit1918.be), 
ces images donnent à voir trois groupes de protagonistes.

Portrait d'Isabella Errera figurant 
dans l'Album Souvenir du camp 
des soldats italiens prisonniers à 
Andenne, non daté (MJB, Fonds 
Errera, boîte 35).

Groupe de soldats italiens détenus à Andenne en 1918 (MJB, Fonds Errera, boîte 35).



76 77

Deuxièmement, les civils andennais. L’album révèle 
la composition et l’action du comité local qui porta 
assistance aux prisonniers italiens. La plupart des visages 
sont ceux des marraines de guerre, recrutées parmi 
les dames de la localité. Chacune ayant adopté un 
« filleul » parmi les prisonniers, ces « marraines » veillèrent 
sur leur sort en procédant à des collectes de fonds, de 
nourriture et de vêtements, en les distribuant à l’intérieur 
du camp et en organisant des activités permettant aux 
prisonniers d’en sortir ponctuellement. L’album abonde de 
photographies montrant ces marraines de tous âges, dont 
les identités nous restent pour la plupart inconnues. Seules 
sont présentées leurs deux doyennes et leur présidente, 
Gabrielle Moncheur de Rieudotte (1877-1944), dont le 
père fut sénateur, conseiller provincial et échevin de la 

ville d’Andenne. Après son décès en 1905, une artère de 
la localité fut baptisée rue Moncheur, le long de laquelle 
se trouvent les installations des fonderies fondées et 
gérées par sa famille, et où furent logés les prisonniers 
italiens depuis leur arrivée en janvier 1918. C’est sans 
doute pour cette raison que Mlle Moncheur de Rieudotte 
assura le rôle de présidente du comité qui leur porte 
assistance. Si tout l’album cherche à garder le souvenir 
de la rencontre entre « les Marraines d’Andenne et leurs 
filleuls italiens », aucune d’entre elles ne se retrouve sur 
un même cliché avec leurs protégés. Sans doute la 
chose leur était-elle interdite par les gardiens allemands. 
Cependant, la composition de l’album cherche à 
rapprocher les prisonniers et leurs marraines en plaçant 
leurs portraits côte à côte tout au long des pages.

Page finale de l’Album Souvenir représentant le départ des ex-prisonniers italiens le 29 novembre 1918, dix mois exactement 
après leur arrivée à Andenne, à bord d’un bateau-vapeur qui remontera la Meuse jusqu’à Namur (MJB, Fonds Errera, boîte 35).

L’Album Souvenir rend hommage aux figures bienfaitrices envers les prisonniers italiens : Franz Derenne, Joseph Monrique et Paul 
Errera (MJB, Fonds Errera, boîte 35).

Enfin, un troisième ensemble est composé de notables 
et de personnalités. Outre les couples royaux belges 
et italiens, les premières pages de l’album présentent 
les portraits de Joseph Monrique (président de la 
section andennaise du Comité national de Secours et 
d’Alimentation), Franz Derenne (agent consulaire d’Italie  
à Namur) et Paul Errera. La photographie d’Isabella 
occupe une page entière, privilège unique réservé 
à celle qui joua le rôle central dans l’assistance aux 
militaires italiens détenus à Andenne. Comme le montre  
la correspondance conservée dans ses archives, son 
action concerna bien d’autres localités belges.

Un groupe de marraines andennaises, dans le parc du château Cobegge (aujourd’hui disparu),  
illustrant leur contribution de couturières au profit des prisonniers italiens (MJB, Fonds Errera, boîte 35).



78 79

Une liasse de lettres fort instructives

La boite n°28 contient 27 lettres couvrant la période de 
mai 1918 à mars 1919 (dont une signée par Isabella, 
les autres lui étant adressées) dévoilant les modalités 
de création et de fonctionnement de ce qui fut appelé 
officiellement l’Œuvre d’assistance aux prisonniers Italiens 
déportés en Belgique, dont Andenne fut un des lieux 
d’intervention. L’idée de sa constitution fut avancée par 
Paul-Emile Janson (1872-1944), avocat et député libéral (et 
futur ministre de la Guerre), dans une lettre du 2 mai 1918, 
quelques temps après qu’Isabella l'avait mobilisé pour 
faire acheminer des secours aux soldats italiens détenus 
à Muizen, près de Malines, où ils étaient arrivés en janvier 
1918. L’Œuvre fut fondée deux semaines plus tard, sous 
les auspices du Marquis de Villalobar qui, par ailleurs, 
veillait – désormais seul avec l’ambassadeur des Pays-
Bas Maurits van Vollenhoven – aux destinées du Comité 
national de Secours et d’Alimentation créé dès 19144.

Les autres lettres, toutes ultérieures,  
émanent des interlocuteurs suivants :

	 – de civils belges, relais locaux d’Isabella entretenant 
un contact direct avec les prisonniers : Isidore Huberty 
(bourgmestre de Champlon de 1911 à 1938), qui veillait 
au sort des prisonniers détenus à Mochamps, dans la 
forêt de Freyr (1 lettre) ; Jane Lenoir, de Huy (1 lettre), 
qui, entre autres choses, remercia Isabella au nom des 
prisonniers pour les « superbes photos qui seront j’en suis 
certaine accueillies avec joie et leur seront un précieux 
souvenir des quelques bonnes heures dont ils nous ont 
reparlées », indiquant en toute vraisemblance une visite 
d’Isabella à Huy, munie d’un appareil photographique ; 
H. Liévin, secrétaire communal à Quenast, qui s’occupait 
des prisonniers italiens exploités dans les carrières de 
porphyre (1 lettre) ; Jeanne Van Delft (1868-1931), résidant 
à Muizen, et qui porta assistance aux prisonniers détenus 
en bordure de l’Arsenal ferroviaire, non loin de sa 
propriété, jusqu’à leur départ pour Anvers en juillet 1918, 
où elle ira encore régulièrement leur rendre visite  
(3 lettres).

4. A. Henry, Le ravitaillement de la Belgique pendant l’occupation 
allemande, Paris, 1924.

fondée à Bruxelles en 1891, membre de la Chambre de 
commerce de Bruxelles, son nom apparaît parmi les 
donateurs à la souscription nationale organisée en août 
1914 au profit de la Croix-Rouge de Belgique6. En 1918, il 
devient « Rapporteur et Caissier » de l’Œuvre. Jane Lenoir 
le présente comme « le dévoué intermédiaire », et Janson 
dit de lui : « tumultueux, huileux et sympathique, comme 
tout vrai Italien – Il se chargera avec joie de répartir et 
d’expédier vos dons suivant les besoins ». L’autre homme 
de main d’Isabella est Arturo Pandozzi, un représentant 
de commerce installé à Namur, au 22 de la rue Gaillot, 
qui lui transmet de nombreuses informations au sujet des 
prisonniers du Namurois et du Luxembourg. Un document 
de la ville d’Andenne d’avril 1919 dira de lui qu’il « s’est 
spécialement occupé de ses compatriotes7 ».

	 – des soldats italiens eux-mêmes, dont neuf lettres ont 
été conservées. Six furent rédigées durant leur captivité 
et envoyées depuis divers lieux de détention (Anvers, Huy, 
Libramont et Mochamps). Elles constituent des documents 
exceptionnels, fournissant des détails instructifs sur leur 
arrivée et leurs déplacements en Belgique, ainsi que sur 
l’organisation quotidienne de leur séjour et les demandes 
qu’ils adressent à leurs bienfaitrices. Trois autres lettres  
sont postérieures à leur rapatriement en Italie, exprimant 
la gratitude des prisonniers à la « Gentillissima Signora » 
de Bruxelles.

La même boite d’archives contient également deux  
listes nominatives de prisonniers. L’une provient de Huy  
et signale qu’au château de Neuville-sous-Huy « leur 
nombre est très variable. Le 21 août 1918, il y en avait 
240 ». Le document précise les noms de 28 d’entre eux, 
affectés au « bureau » gérant le camp du château ou au 
local de réception des colis, situé dans le centre de Huy. 

Lettre du 17 mai 1918 informant Isabella Errera de la création d’un « bureau 
spécial pour les secours aux prisonniers de guerre italiens se trouvant dans  
la Belgique occupée » par l’ambassadeur d’Espagne à Bruxelles, le Marquis 
de Villalobar (MJB, Fonds Errera, boîte 28).

	 – de deux civils italiens établis en Belgique, jouant 
le rôle d’informateurs et de coursiers pour Isabella. Le 
premier est Gaetano Giacomini, un négociant en vins 
et spiritueux installé à Bruxelles (au 13 rue des Chartreux) 
depuis les années 1890 et qui, en 1912, avait repris la 
Maison Cirio, dans la rue de la Bourse, haut-lieu bruxellois 
de la gastronomie italienne fréquenté par une clientèle 
aisée, dont vraisemblablement la famille Errera5. Président 
de la Società Italiana Operaia i Mutuo Soccorso 

5. O. de Maret, « Les débits de boissons, restaurants et commerces 
alimentaires italiens à Bruxelles avant la Première Guerre mondiale »,  
in A. Morelli (dir.), Recherches nouvelles sur l’immigration italienne  
en Belgique, Bruxelles, 2016, p. 38.
6. M. Dumoulin, Hommes d’affaires et financiers italiens en Belgique  
de l’Unité (1861) à 1925, Louvain-la-Neuve, 1989, p. 14.
7. Ville d’Andenne, « Liste des soldats appartenant aux Armées Alliées, 
décédés sur le territoire de cette commune, dont les actes de décès  
ont été régulièrement dressés », 19 avril 1919 (Bibliotheca Andana, 
1ère Guerre Mondiale 1914-1918, https://www.bibliotheca-andana.
be/?page _ id=161208).

Lettre de remerciement adressée à Isabella Errera par les prisonniers italiens 
détenus à Libramont, à l’occasion de leur évacuation par les Allemands 
quelques jours avant l’armistice du 11 novembre 1918 (MJB, Fonds Errera,  
boîte 28).

L’autre liste fournit les noms de 135 prisonniers détenus 
à la caserne Saint-Georges à Anvers, une mention 
manuscrite d’Isabella précisant que celle-ci fait « pour 
le moment » fonction d’hôpital. On y trouve le nom de 
Mario Bosisio, un canonnier originaire de Milan qui, après 
sa capture le 28 octobre 1917 à proximité d’Udine, fut 
envoyé en février 1918 dans un camp à Olloy-sur-Viroin, 



80 81

près de la frontière française. Dans le récit qu’il rédigea 
après la guerre, il précise qu’il fut transféré à Anvers en 
juillet 1918, « à l’hôpital des prisonniers alliés, établi dans 
une ex-caserne belge d’infanterie » pour y être soigné 
d’une fièvre étrange, particulièrement contagieuse8.  
La liste que reçut Isabella fut donc établie après cette 
date.

Enfin, la boîte 28 contient un bilan de l’action de 
l’Œuvre dressé lors de sa dissolution en mars 1919 
(4 pages ronéotypées). Outre les quantités exactes de 
vêtements, de cigarettes et d’objets distribuées aux 
prisonniers et le montant total des dépenses faites en 
leur faveur (plus de 250.000 francs belges), il précise les 
lieux visités et les personnalités locales responsables : 
« Nous ne saurions assez payer notre tribut de profonde 
gratitude envers tous ceux qui, dans un noble élan de 
patriotisme et de confraternité, ont secouru nos braves. 
Tous nos hommages vont, en la circonstance, à Monsieur 
et Madame Paul Errera de Bruxelles, à Madame Van Delft 
de Muysen, à Madame Simon de Landen, à Madame 
Vanderperre de Rebecq, à Mademoiselle Lenoir de 
Huy, à Monsieur Monrique d’Andenne, à Monsieur 
Liévin de Quenast, à Monsieur Parent de Libramont, à 
Monsieur Huberti de Champlon, à Monsieur Distèque 
de Neuville-sous-Huy, à Monsieur Dupuis d’Acoz qui 
ont tous pris à cœur d’organiser dans leur région, les 
Comités de secours et de soutien à nos prisonniers ». 
Particulièrement précieuse pour l’historien, cette liste 
permet de reconstituer le réseau de l’œuvre, dont les 
lettres conservées par Isabella ne donnent qu’une image 
partielle. La place manque ici, bien évidemment, pour 
brosser le portrait de tous ces protagonistes.

La fin du calvaire, puis les hommages

À côté de son implication dans les démarches publiques 
de l’Œuvre, Isabella Errera mena également une activité 
clandestine en faveur des prisonniers italiens exilés en 
Belgique, utilisant son hôtel en bordure du parc Royal 
pour y cacher « bon nombre de prisonniers italiens 

8. M. Bosisio, La Via Crucis di un prigioniero, documento DG/90, 
p.63 (tapuscrit inédit conservé à la Fondazione Archivio Diaristico  
Nazionale à Pieve Santo Stefano, Arezzo).

échappés de camps allemands », avant de les faire 
accéder aux Pays-Bas9. Si ses propres archives sont 
muettes à ce sujet, c’est sans doute parce qu’Isabella 
se montra prudente par suite de son arrestation, pour 
le même motif, en juillet 1917. À ce jour, les filières 
empruntées par ces évadés italiens, ainsi que le nombre 
d’hommes concernés, restent totalement inconnues.

Après l’armistice, Isabella ouvrit encore ses portes 
aux prisonniers italiens, officiellement libres depuis le 
11 novembre 1918. Le récit de Mario Bosisio en atteste 
à nouveau. Après son séjour à Anvers, il fut renvoyé aux 
carrières de Quenast. Abandonné par ses gardiens le 
12 novembre à Louvain alors qu’il était évacué avec 
ses camarades d’infortune, il rejoignit la capitale 
quelques jours plus tard et y fut accueilli par le Comité 
National de Secours et d’Alimentation rue Cantersteen, 
puis hébergé dans un bâtiment situé au 15 avenue 
Marnix. Accompagné par un certain Jean Sedyn, il 
visita le centre-ville (dont le Manneken-Pis !), découvrit la 
cathédrale Sainte-Gudule (dans laquelle, signale Bosisio, 
le cardinal Mercier « célébra un Te Deum d’action de 
grâce pour la victoire des Alliés » le 23 novembre), assista 
au retour triomphal du bourgmestre Adolphe Max sur la 
Grand-Place le 17 novembre, avant d’être convié à suivre 
l’entrée du roi Albert dans la capitale libérée. Il raconte : 
« Par la volonté expresse d’une dame aristocratique de 
noble lignée (dont je ne me souviens malheureusement 
pas du nom), nous furent invités à assister au défilé depuis 
son balcon au centre de la ville. Le matin de bonne 
heure, nous avons été reçus avec grands honneurs par 
une foule d’invités ». De toute évidence, c’est bien chez 
Paul et Isabella Errera que Bosisio et deux camarades se 
retrouvent en cette journée historique du 22 novembre 
1918. Il poursuit : « Vers dix heures du matin, les premières 
troupes belges firent leur entrée festive. Après quelques 
heures d’un défilé spectaculaire, rendu encore plus 
impressionnant par les nombreuses troupes alliées, la 
foule, pressentant l’imminence du passage de son Roi 
bien-aimé, était devenue encore plus excitée. Puis la 
musique s’est fait entendre, et les marches glorieuses 
se sont mises à vibrer au gré des vents, tandis qu’un 

9. L’Eco d’Italia, 31/08/1919, p. 4.

enthousiasme frénétique déferlait parmi la foule, telle une 
vague irrésistible. Le roi Albert avançait sur un tapis de 
fleurs jetées depuis tous côtés, saluant respectueusement 
son peuple et dirigeant avec beaucoup d’habileté 
son cheval d’un blanc pur, un peu effrayé par ces jets 
incessants. Au fur et à mesure qu’il avançait, de nombreux 
spectateurs brisaient les cordons immédiatement après 
son passage pour courir vers le monarque, et les plus 
rapides purent baiser la main qu’il leur tendait. Les soldats 
avaient beaucoup à faire pour maintenir l’ordre. La reine 
et les princes royaux suivaient également à cheval, à 
courte distance. Puis défilèrent une multitude d’officiers 
belges et alliés dans tous les uniformes, parmi lesquels 
quelques officiers italiens. Pendant qu’ils passaient, j’ai 
agité avec passion le drapeau tricolore qui m’avait été 
gentiment donné plus tôt. La procession triomphale 
a duré plusieurs heures10 ». Après un séjour de trois 
semaines, Bosisio quitta définitivement Bruxelles pour 
rejoindre sa patrie. Écrites quelques années plus tard, 
on sent ces lignes encore emplies de l’émotion qu’avait 
suscité chez lui ce moment extraordinaire qu’Isabella 
Errera lui avait donné l’occasion de vivre, après tant  
de souffrances endurées.

Jusqu’à la fin de l’année 1918, la presse bruxelloise 
signala régulièrement le passage de prisonniers italiens 
et alliés, rapatriés des camps allemands. Les derniers 
ex-prisonniers furent évacués de Bruxelles en février 1919 
à bord d’un train-hôpital affrété par l’armée italienne11. 
Dans ce contexte, l’œuvre chère à Isabella devint 
obsolète et fut officiellement dissoute le 10 mars 1919, 
comme le précise le bilan dressé par Giacomini. En 
ce même mois de mars 1919, le chargé d’affaire de la 
Légation italienne à Bruxelles adressa des remerciements 
officiels à Isabella et lui exprima son admiration pour 
son action au nom des nombreux « ex-prisonniers de 
guerre aujourd’hui rapatriés et disséminés en diverses 
régions d’Italie ». Deux articles parus à la même période 
évoquèrent également son œuvre : l’un dans une revue 
féminine italienne (dont Isabella conserva un exemplaire 
dans ses archives), l’autre dans un journal de la colonie 

10. M. Bosisio, op. cit., p. 92-93.
11. L’Événement illustré, 22 février 1919, n°174, p. 66.

italienne de Bruxelles12. En novembre 1919, Isabella fut 
décorée de la médaille d’argent de la Croix-Rouge 
italienne13. D’autres membres de l’œuvre furent aussi 
mis à l’honneur : le 1er janvier 1920, Jeanne van Delft 
fut décorée de la croix Pro Ecclesia et Pontifice, la plus 
haute distinction pontificale pouvant être attribuée à 
une femme, « pour son dévouement et sa charité envers 
les prisonniers italiens pendant l’occupation14 ». À Huy, 
une cérémonie fut organisée le 1er novembre 1921 pour 
« remettre solennellement les décorations accordées par 
le gouvernement italien à dix d’entre ceux des Hutois qui 
s’étaient particulièrement dévoués pour les prisonniers 
italiens15 », parmi lesquels se trouvaient Jane Lenoir et 
Urbain Distèque, mentionnés dans les documents Errera.

12. Serena, « Il cuore delle donne belghe », La Donna nei Campi, I, fasc. II, 
20 Marzo 1919, p. 10 ; L’Eco d’Italia, 31/08/1919, p. 4.
13. L’Eco d’Italia, 30/11/1919, p.3. Ses archives, néanmoins, ne contiennent 
aucun document à ce sujet.
14. La Libre Belgique, 02/01/1920, p. 4.
15. Le Journal de Bruxelles, 07/11/1921, p.3 ; Le Vingtième Siècle, 07/11/1921, 
p. 3.

La Joyeuse Entrée du couple royal belge à Bruxelles le 22 novembre 1918  
(ici rue de la Loi) à laquelle plusieurs ex-prisonniers italiens assistèrent depuis  
le balcon de l’Hôtel Errera situé rue Royale, n°14 (carte postale non circulée, 
éd. Nels, Bruxelles, coll. de l’auteur).



82 83

Conclusion

Les archives d’Isabella Errera relatives aux prisonniers 
italiens de la Grande Guerre s’avèrent particulièrement 
riches d’enseignements à propos d’une réalité historique 
restée en grande partie ignorée16. On y découvre le 
fonctionnement de l’œuvre qu’elle fonda et dirigea 

16. Les seules publications mentionnant l’action d’Isabella Errera en faveur 
des prisonniers italiens en 1918 sont : A. Morelli, « Les Italiens en Belgique 
pendant la guerre de 1914-1918 », in Risorgimento, 21, 1979, p. 9-21 ; 
A. Morelli, Gli Italiani del Belgio. Storia e storie di due secoli di migrazioni, 
Foligno, 2004, p. 22 ; M. Errera-Bourla, Une histoire juive : les Errera. Parcours 
d’une assimilation, Bruxelles, 2000, p. 156. Aucune n’exploite cependant  
les archives laissées par la principale intéressée.
17. H. Vandevoorde, « Les salons Errera de 1890 à 1960 », Les Cahiers  
de la Mémoire Contemporaine, 14, 2019-2020, p.279-293.
18. G. Procacci, « Les causes de la forte mortalité des prisonniers de 
guerre italiens en Allemagne et en Autriche au cours des deux guerres 
mondiales », in S. Caucanas, R. Cazals & P. Payen (dir.), Les prisonniers  
de guerre dans l’histoire. Contacts entre peuples et cultures, Toulouse, 
2003, p. 127-130.

avec détermination, et dont la composition n’eut rien 
d’exclusivement juif, à l’image du salon qu’elle anima 
jusqu’à son décès en 192917. Une œuvre qui, sans  
pouvoir l’établir de manière chiffrée, a indubitablement 
contribué à sauver les vies de certains de ces soldats 
envoyés en captivité de l’autre côté de l’Europe et 
sciemment abandonnés par leur propre hiérarchie pour 
les punir – une seconde fois – de l’humiliante débâcle  
de Caporetto18.  
 
Mais comme tout fonds d’archives, celui-ci soulève aussi 
de nombreuses questions. S’il est évident que l’Album 
Souvenir du camp des soldats italiens prisonniers à 
Andenne visait à rendre hommage et garder trace de 
l’œuvre d’assistance accomplie en 1918, par qui a-t-il été 
conçu ? Qui a pris ces photographies ? Qui a offert cet 
album à Paul et Isabella Errera, et à quelle date ? Sans 
doute aucun, l’ouvrage fut confectionné après l’armistice, 
probablement à la fin de 1918 ou au début de 1919, mais 
aucun élément interne ou externe ne permet de le dater 
précisément. Par ailleurs, comment et à quel moment 
Isabella Errera a-t-elle été informée de la présence de 
compagnies de prisonniers italiens sur le sol belge ? 
Comment expliquer que certains camps ne furent pas pris 
en charge par le réseau de l’œuvre, non seulement en 
Wallonie (Liège, Membach, Olloy-sur-Viroin) mais surtout 
en Flandre, où existaient pourtant de nombreux camps ? 
Enfin, l’initiative d’Isabella Errera constitue-t-elle un cas 
unique en son genre, en ce qui concerne le secours à 
des prisonniers italiens exploités sur le front occidental 
durant la Première Guerre mondiale ? En l’état actuel des 
recherches, tout semble indiquer que sa démarche n’a 
pas connu d’équivalent.

Isabella Errera-Goldschmidt à son bureau (MJB, Fonds Errera, boîte 15).

Lettre de remerciements adressée à Isabella Errera le 26 mars 1919 par la 
Légation d’Italie à Bruxelles, au nom de soldats italiens retenus prisonniers  
en Belgique en 1918 (MJB, Fonds Errera, boîte 28).



84 85

Les origines du cimetière juif d'Arlon  
à l'aune de documents exclusifs

par Angélique Burnotte, Chercheuse à l’Institut d’Études du Judaïsme

En 2021, le Musée Juif de Belgique a enrichi ses 
collections d’une série de documents relatant la création, 
en 1856, du vieux cimetière juif d’Arlon. Ces écrits, datés 
de 1854 à 1873, sont des lettres échangées par différents 
protagonistes : le bourgmestre d’Arlon, le gouverneur 
de la province de Luxembourg, la Communauté juive, 
l’architecte Albert Jamot qui a dessiné les plans…

Cette correspondance, redécouverte il y a peu, est 
d’une grande importance pour l’étude de la construction 
du cimetière juif d’Arlon. Les éléments qu’on y trouve 
confirment et enrichissent les recherches déjà menées 
ces vingt-cinq dernières années, recherches qui avaient 
été fondées principalement sur les dossiers disponibles 
aux Archives de l’État à Arlon1.

Découverte des nouveaux documents

C’est Patrick Strauss, ancien trésorier de la Communauté 
juive d’Arlon qui a confié ces documents au Musée Juif 
de Belgique. Il les possédait depuis le début des années 
1980 quand Renée Levy, trésorière avant lui, les lui avait 
transmis. 

Renée Levy2 avait 28 ans lorsque la guerre a éclaté. 
Elle était, depuis 1930, fonctionnaire communale. Suite 
aux ordonnances allemandes visant les Juifs, elle fut 
mise en disponibilité. Plus tard, elle sera obligée de se 
cacher. Après la guerre, elle poursuivra sa carrière dans 
l’administration de la ville, d’abord comme chef de bureau 
à partir de 1946, puis en tant que receveuse communale, 

de 1954 à 19773. On ne sait pas dans quelles conditions 
Renée Levy a reçu ce dossier. Peut-être a-t-elle voulu 
sauver les documents concernant sa communauté quand, 
en 1940, elle a dû quitter son bureau à la commune ? 
Ou bien a-t-elle reçu ces lettres plus tard, lors d’un 
reclassement des archives à la Ville d’Arlon, afin qu’elles 
soient conservées par la Communauté juive ? On ne sait.
Les Archives de l’État à Arlon conservent la correspondance 
de l’administration provinciale concernant le cimetière 
juif. Sur ce même sujet, le Musée Juif de Belgique possède 
désormais les archives de l’administration communale. 
En parcourant les divers documents, on remarque que 
ces deux correspondances se complètent pour raconter 
une histoire déjà connue, mais les lettres communales 
permettent d’ajouter de nouvelles informations et 
confirment des points qui étaient juste évoqués dans 
les courriers provinciaux. Beaucoup de lettres sont aussi 
des redites, quand, par exemple, l’architecte Jamot 
s’adresse au bourgmestre et au gouverneur. On trouve 
également des missives qui n’étaient connues que sous 
forme de brouillon. Il est aussi intéressant de noter qu’à la 
faveur d’un nouveau classement, le dossier consacré au 
cimetière communal d’Arlon, disponible aux Archives de 
l’État, a changé de référence par rapport à nos premières 
recherches menées en 1999.

Création du vieux cimetière juif

En 1853, la commune d’Arlon décide de construire un 
nouveau cimetière communal. La Communauté juive 
prend alors contact avec l’administration de la ville afin 
d’obtenir un emplacement pour y établir un cimetière 
israélite. En effet, à cette date, toutes les communautés 

1. A. Burnotte, Juifs en Pays d’Arlon. Une communauté au XIX e siècle, 
Bruxelles, 2005, p. 57 à 64.
2. J.-M. Triffaux, Arlon 1939-45. De la mobilisation à la répression, Dalhem, 
1994, p. 374 et 378. 3. Informations communiquées par l’administration communale d’Arlon.

Vieux carré juif dans le cimetière communal d’Arlon © Angélique Burnotte.



86 87

juives en Belgique ont déjà acquis un cimetière dans  
leurs villes respectives4.

Suite à ces démarches5, la ville propose un terrain 
d’environ 20 mètres de long sur 7 mètres de large à 
l’entrée du cimetière catholique6. Mais la Communauté 
ne peut accepter cette offre car la superficie du terrain 
n’est pas en adéquation avec la population israélite de la 
ville. De plus, « l’ayant fait sonder à trois places différentes 
nous avons reconnu que la portion de terrain que vous 
avez bien voulu nous octroyer est tout à fait aquatique et 
par conséquent non propre à recevoir la destination que 
vous avez bien voulu lui donner7. » Malgré un échange de 
lettres régulier entre la Communauté, l’échevin en charge 
des travaux et le bourgmestre qui lui écrit, entre autres : 
« Je n’ai pas à vous rappeler que la loi leur confère les 
mêmes droits qu’aux autres habitants de la ville8. » Les 
choses n’avancent pas. C’est pourquoi, en 18559, la 
Communauté israélite demande au ministre de la Justice 
d’intercéder en sa faveur auprès de l’administration 
communale afin que, conformément au décret du 
23 prairial an XII10 et à la loi du 14 décembre 178911,  

il lui soit assigné un terrain convenable qui soit séparé 
par un mur du cimetière catholique. En effet, chaque 
culte consacre son cimetière, donc la séparation entre le 
cimetière catholique et le cimetière juif doit être marquée 
de manière nette. D’autant plus que, depuis 1839, la 
ville de Luxembourg n’admet plus qu’à grande peine 
l’enterrement de morts de la province du Luxembourg 
qu’elle considère comme des étrangers12. Le ministre 
demande alors au gouverneur d’agir, ce que ce dernier 
fera en écrivant au bourgmestre pour demander que  
la loi soit respectée13. 

Le 21 novembre 185614, le bourgmestre annonce qu’un 
terrain a été acquis par la commune et qu’il sera clôturé 
ultérieurement. Mais les formalités du décret du 23 prairial 
an XII15 et 7 germinal an IX16 n’ont pas été remplies, 

c’est pourquoi, en juin 185717, le gouverneur rappelle 
le bourgmestre à l’ordre, alors que des inhumations 
d’israélites ont déjà eu lieu sur ce terrain. En effet, nous 
pouvons voir au cimetière juif d’Arlon les sépultures 
de Léon Cahen, décédé le 20 novembre 1856, de 
Madeleine Goldschmidt, datant de 1856, et de Moïse 
Cahen, décédé à Arlon en 185718. Le bourgmestre 
s’explique19 quelques jours plus tard : le propriétaire du 
terrain habite Hasselt, le terrain est compris parmi les 
immeubles formant le cautionnement de ce fonctionnaire 
et il y a inscription hypothécaire au profit de l’État. Il faut 
donc le lui échanger contre une pièce de terre identique. 
C’est pourquoi les négociations ont duré quelques 
jours. Comme le cimetière luxembourgeois est fermé, 
les inhumations sont faites par obligation mais cela ne 
peut être accompli dans le cimetière catholique. En 
janvier 185820, le Conseil communal d’Arlon approuve 
et autorise l’acquisition du terrain au nord du cimetière 
catholique. Ce terrain de 30 ares, 40 centiares, n° 1145 
au Cadastre, est estimé à 700 fra,cs par les experts21. 
Les différents documents sont signés et envoyés au 
gouverneur le 19 février 1858 afin de clôturer le dossier22. 

4. A. Burnotte, Juifs en Pays d’Arlon. Une communauté au XIX e siècle, 
Bruxelles, 2005, p. 61.
5. Archives de l’État à Arlon (AEA), Province de Luxembourg, série 4/25 : 
Cimetières 521-312, lettre du 8 février 1854 de la Communauté israélite  
au bourgmestre.
6. Musée Juif de Belgique (MJB), Archives communales d’Arlon, dossier 
cimetière israélite 1854-1873, lettre du 17 février 1854 du bourgmestre  
à la Communauté israélite.
7. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, 
lettre du 29 mars 1854 de la Communauté israélite au bourgmestre.
8. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, 
lettre du 31 août 1854 du bourgmestre à l’échevin Marette.
9. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettres  
du 12 novembre 1855 et du 17 juillet 1855 de la Communauté israélite  
au ministre de la Justice, transmise par ce dernier au gouverneur.
10. Décret du 23 prairial an XII (12 juin 1804), art. 15 : « Dans les communes 
où l’on professe plusieurs cultes, chaque culte devra avoir un lieu 
d’inhumation particulier et, dans le cas où il n’y aurait qu’un seul cimetière, 
on le partagera par des murs, haies ou fossés, en autant de parties qu’il 
y a de cultes différents, avec une entrée particulière pour chacun, et en 
proportionnant cet espace au nombre d’habitants de chaque culte. » 
(Pasinomie ou collection complète des lois, décrets, arrêtés et règlements 
généraux, 1ère série, t. 13, Bruxelles, 1833-1836, p. 25).
11. Loi du 14 décembre 1789, art. 50 : « Les fonctions propres au 
pouvoir municipal, sous la surveillance et l’inspection des assemblées 
administratives sont : de régir les biens et revenus communs des villes, 
bourgs, paroisses et Communautés ; de régler et d’acquitter celles des 

dépenses locales qui doivent être payées des deniers communs ; de 
diriger et faire exécuter les travaux publics qui sont à la charge de la 
Communauté ; d’administrer les établissements qui appartiennent à la 
commune, qui sont entretenus de ses deniers, ou qui sont particulièrement 
destinés à l’usage des citoyens dont elle est composée ; […] ». Art. 51 :  
« Les fonctions propres à l’administration générale, qui peuvent être 
déléguées aux corps municipaux pour les exercer sous l’autorité des 
assemblées administratives sont : […] la direction immédiate des travaux 
publics dans le ressort de la municipalité […]. » (Pasinomie, 1ère série, t. 1,  
Bruxelles, 1833, p. 66).
12. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre du 
12 novembre 1855 de la Communauté israélite au ministre de la Justice.
13. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 6 décembre 1855, du gouverneur au bourgmestre ; MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 
6 décembre 1855 du gouverneur au bourgmestre.
14. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 21 novembre 1856 du bourgmestre au gouverneur ; MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 
21 novembre 1856 du bourgmestre au gouverneur.
15. « Art. 11. Les successions ne seront accordées qu’à ceux qui offriront de 
faire des fondations ou donations en faveur des pauvres et des hôpitaux, 
indépendamment d’une somme qui sera donnée à la commune 
et lorsque ces fondations ou donations auront été autorisées par le 
gouvernement. » (Pasinomie, 1ère série, t. 13, Bruxelles, 1836, p. 25).
16. Décret du 7 germinal an IX (28 mars 1801) : « Art. 1er. Aucun bien rural 
appartenant aux hospices, aux établissements d’instruction publique, 
aux Communautés d’habitans (sic), ne pourra être concédé à bail 
à longues années, qu’en vertu d’arrêté spécial des Consuls. 2. Pour 
obtenir des autorisations de ce genre, il sera nécessaire de produire les 
pièces suivantes : 1° La délibération de la commission des hospices, 
de l’administration immédiatement chargée des biens consacrés à 
l’instruction publique, ou du conseil municipal pour les biens communaux, 
portant que la concession à longues années est utile ou nécessaire ; 
2° Une information de commodo et incommodo, faite dans les formes 

Lettre du 29 mars 1854, de la Communauté israélite au bourgmestre d’Arlon :  
La Communauté israélite refuse le premier terrain proposé par la Commune 
pour le cimetière juif, MJB.

accoutumées, en vertu de l’ordre du sous-préfet ; 3° L’avis du conseil 
municipal du lieu où est situé l’établissement dont dépendent les 
biens d’hospices ou d’instruction publique ; 4° L’avis du sous-préfet de 
l’arrondissement ; 5°L’avis du préfet du département. 3. Le ministre de 
l’Intérieur fera ensuite son rapport aux Consuls, qui, le Conseil d’État 
entendu, accorderont l’autorisation s’il y a lieu. » (Pasinomie, 1ère série,  
t. 10, Bruxelles, 1836, p. 404).

17. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 8 juin 1857 du gouverneur provisoire au bourgmestre ; MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 8 juin 
1857 du gouverneur provisoire au bourgmestre.
18. Épitaphes du vieux cimetière israélite d’Arlon. L’historien Philippe Pierret 
a inventorié toutes les tombes datant du 18e siècle. Il a publié une analyse 
très complète ainsi que les photos de chaque tombe. (Ph. Pierret,  
« Le “Carré Juif” du cimetière communal d’Arlon. Première partie : 1856-
1900 », Annales de l’Institut Archéologique du Luxembourg, Arlon, 2005 ; 
Ph. Pierret, « Le carré juif d’Arlon du XIXe siècle », Les Cahiers de la Mémoire 
contemporaine, Bruxelles, 2001, p. 113 à 124).
19. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
de juin 1857 du bourgmestre au gouverneur ; MJB, Archives communales 
d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre de juin 1857  
du bourgmestre au gouverneur.
20. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre du 
19 février 1858 du bourgmestre au gouverneur ; MJB, Archives communales 
d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 19 février 1858  
du bourgmestre au gouverneur.
21. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, rapport du 15 novembre 1857 des experts Jean-François Richard  
et Jean-Pierre Pierson à propos du terrain de Nicolas Schmidt.
22. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre du 
19 février 1858 du bourgmestre au gouverneur ; MJB, Archives communales 
d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, état des inscriptions 
hypothécaires pour le terrain, 21 janvier 1858 ; MJB, ibid., extrait  
cadastral, 19 février 1858.



88 89

La dernière semaine du mois de février, un procès-
verbal d’information de commodo et incommodo est 
organisé23. Le 1er mars24, l’échevin Marette clôt le procès-
verbal accessible aux habitants. Puis le, 4 mars25, le 
président de la Communauté israélite fait part au collège 
des bourgmestre et échevins de la satisfaction de ses 
coreligionnaires à propos de l’emplacement choisi.

Le projet est approuvé par la députation permanente 
le 4 août 185826. Le gouverneur charge l’architecte 
provincial de 1ère classe Albert Jamot de préparer un 
projet de mur à construire. Ces travaux devront être 
terminés dans la bonne saison27.

En septembre 185828, M. Jamot remet à la ville les plans 
et devis pour la construction d’un mur autour du cimetière 
juif29. S’ensuivent de nombreux échanges de lettres entre 
le gouverneur, le bourgmestre et la Communauté juive 
pour discuter du projet et des spécificités à prendre en 
compte30. Ces plans et devis ne seront soumis au Conseil 
communal que le 1er juin 186031 où ils seront approuvés. 
La somme de 1.517 francs nécessaire pour les travaux 
sera couverte par la Communauté juive de la ville à 
raison de 1.200 francs et le surplus sera pris en charge 

par la caisse communale. Les 1.200 francs payés par 
la Communauté israélite d’Arlon ont été rassemblés par 
les souscriptions des membres de la Communauté. La 
commune accepte aussi la requête de la Communauté 
qui est de ne pas rouvrir les fosses, sauf en cas de force 
majeure, cela en conformité avec les lois religieuses 
des Israélites. Par contre, le terrain reste propriété de 
la commune. Le cimetière juif sera considéré comme 
une seule concession faite à la Communauté au prix 
de 1.200 francs et il sera payé 45 francs à la commune 
pour chaque inhumation d’un étranger32. Le 27 juin 
186033, la députation permanente approuve à son tour 
les plans et devis du cimetière. Le 2 novembre de la 
même année, les travaux à exécuter au cimetière juif 
sont approuvés par la commune. Enfin, les travaux sont 
réceptionnés par l’architecte Jamot le 17 août 186134. Plus 
de huit ans auront passé entre la première demande de 
la Communauté juive afin d’avoir un cimetière, et la fin 
des travaux. De plus, cela aura nécessité l’intervention 
du ministre de la Justice ainsi que de fréquents rappels 
à l’ordre du gouverneur.

Alors que la ville envisage d’agrandir le cimetière d’Arlon, 
en 1868, la Communauté prend à nouveau contact 
avec le bourgmestre pour avoir l’autorisation d’acheter 
un terrain à l’ouest du carré juif, ceci afin de développer 
son cimetière qui est déjà à moitié rempli35. D’autant plus 
que si cette partie de terrain devait être utilisée pour la 
partie catholique du cimetière, cela ne permettrait plus, 
ensuite, d’agrandir le carré juif. Suite à cette demande, 
la Commune s’informe auprès de la ville de Luxembourg 
sur sa manière de gérer le cimetière israélite car la 
Communauté juive a besoin de plusieurs aménagements 
à la loi pour respecter les règles religieuses36. La ville 

23. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 25 février 1858 du gouverneur au bourgmestre ; MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre  
du 25 février 1858 du gouverneur au bourgmestre.
24. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite  
1854-1873, attestation du 1er mars 1858 de l’échevin Marette annonçant  
la clôture de l’enquête publique.
25. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre  
du 4 mars 1858 de la Communauté israélite d’Arlon au bourgmestre.
26. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 4 août 1858 de la députation permanente.
27. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 4 août 1858 du gouverneur à l’architecte Jamot. MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre  
du 4 août 1858 du gouverneur au bourgmestre.
28. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 3 septembre 1858 de l’architecte Jamot au gouverneur.
29. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite  
1854-1873, plans et devis de l’architecte Jamot (10 pages détaillées)  
du 2 septembre 1858.
30. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, lettre du 22 janvier 1859 du bourgmestre à la Communauté israélite 
et lettre du 16 mai 1859 de la communauté israélite au bourgmestre.
31. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 1er juin 1860 du bourgmestre au gouverneur.

32. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 3 novembre 1873 de la ville d’Arlon au gouverneur. MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 9 mars 
1960 du bourgmestre à la Communauté israélite.
33. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312,  
lettre du 27 juin 1860 de la députation permanente.
34. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, lettre du 17 août 1861 de l’architecte Jamot au bourgmestre.
35. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite  
1854-1873, lettre du 16 septembre 1868 de la Communauté israélite  
au bourgmestre.
36. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-

de Luxembourg répond alors que la Communauté juive 
de Luxembourg a un cimetière qui lui est propre, géré 
comme elle le souhaite, la ville se contentant d’une 
surveillance de police37. Dans le devis approuvé par  
le Conseil communal, on voit que la réponse était positive 
vu que, dès 1869, l’agrandissement du carré juif avait été 

1873, lettre du 30 décembre 1868 du bourgmestre au bourgmestre  
de la ville de Luxembourg.
37. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, lettre du 4 janvier 1869 du bourgmestre de la ville de Luxembourg  
au bourgmestre.

prévu au budget dans le lot 1 du devis38 concernant les 
travaux d’agrandissement du cimetière communal. En 
1871, le bourgmestre d’Arlon écrit à la Communauté afin 
de lui demander de mettre à jour les paiements qu’elle 
doit depuis 1856 à la commune suite aux inhumations 
d’étrangers dans le cimetière juif39, ce qui est fait dans les 
mois qui suivent40.

En 187341, le gouverneur, qui a examiné les comptes de 
la Communauté juive d’Arlon pour l’exercice de 1872, 
fait remarquer au bourgmestre que la concession d’une 
partie du cimetière aux juifs d’Arlon ne s’est pas faite selon 
les tarifs établis par la commune les 27 juin, 15 novembre 
et 26 décembre 185342 et qu’il n’est pas en accord avec 
l’article 11 du décret du 23 prairial an XII43. Déjà en 
1865, une dépêche du gouverneur demandait si la ville 
suivait la jurisprudence consacrée par l’arrêt de la Cour 
de cassation du 27 février 184444. Suite à ces dépêches, 
le bourgmestre demande s’il est possible de revenir sur 

38. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, 
devis estimatifs et cahier des charges des travaux de démolition, de 
terrassement et de maçonnerie à exécuter pour l’agrandissement du 
cimetière d’Arlon, approuvé par le Conseil communal le 12 mai 1869.
39. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, lettre du 16 octobre 1871 du bourgmestre à la Communauté israélite.
40. MJB, Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-
1873, lettre du 5 août 1872 de la Communauté israélite au bourgmestre.
41. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 30 octobre 1873 du gouverneur au bourgmestre et échevins ; MJB, 
Archives communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre 
du 30 octobre 1873 du gouverneur au bourgmestre et échevins.
42. « Art. 3 : les concessions de terrain seront accordées aux conditions 
déterminées par l’article 11 du décret du 23 prairial an XII. Art. 4 : le terrain 
concédé l’est à perpétuité. […] Art.6 : le concessionnaire n’aura pas le droit 
de faire inhumer dans le terrain concédé, des dépouilles autres que celles 
de personnes appartenant au même culte, ni étrangères à sa famille. […] 
Art. 12 : […] première classe par mètre carré : 60fr, Deuxième classe : 45fr, 
Troisième classe : 30fr, Quatrième classe : 20fr, Cinquième classe : 15fr. 
Indépendamment du prix principal de la concession, il sera payé dix pour 
cent pour les fondations conformément à l’article 11 du 23 prairial an XII. » 
(Règlement sur le service des inhumations, Arlon, 1854, p. 9-11).
43. « Art. 11. Les successions ne seront accordées qu’à ceux qui offriront de 
faire des fondations ou donations en faveur des pauvres et des hôpitaux, 
indépendamment d’une somme qui sera donnée à la commune 
et lorsque ces fondations ou donations auront été autorisées par le 
gouvernement. » (Pasinomie, 1ère série, t. 13, Bruxelles, 1836, p. 25).
44. AEA, Province de Luxembourg, série 4/25 : Cimetières 521-312, lettre 
du 3 novembre 1873 du bourgmestre au gouverneur; MJB, Archives 
communales d’Arlon, dossier cimetière israélite 1854-1873, lettre du 
3 novembre 1873 du bourgmestre au gouverneur.

Lettre du 21 mai 1860, de la Communauté israélite au bourgmestre d’Arlon :  
La Communauté israélite accepte la proposition du cimetière et les conditions 
financières proposés par la commune, MJB.



90 91

certaines décisions d’alors, malgré l’acceptation par le 
Conseil communal et la députation permanente des 
accords passés avec la Communauté israélite en 1860, 
et cela pour être conforme aux règlements communaux 
et le décret du 23 prairial an XII. Nous ne possédons 
malheureusement pas la suite de cette correspondance 
pour connaître la solution qui a été trouvée à ce 
problème. Mais nous constatons que le cimetière  
a continué à être utilisé.

Le cimetière juif d’Arlon respecte le modèle général des 
cimetières juifs. Les tombes sont sobrement alignées 
par ordre chronologique. Tourné vers Jérusalem, il est 
clos par trois murs et une haie. Il possède sa propre 
entrée auprès de laquelle il n’y a pas d’oratoire, et les 
tombes des hommes, des femmes et des enfants ne 
sont pas séparées. Les épitaphes sont souvent bilingues 
(hébreu-français). La communauté d’Arlon était donc 
respectueuse de la tradition, mais le bilinguisme fut  
bien le signe d’un changement.

Nous ne connaissons pas d’archives concernant 
l’utilisation de ce cimetière par la suite, à savoir à 
la fin du 19e et au 20e siècles. Il reste en activité de 
manière régulière jusqu’en 2015, date à laquelle, avec 
l’inhumation dans la tombe familiale de Mariette Jacob45, 
le vieux carré juif du cimetière d’Arlon est alors complet.

Le nouveau cimetière juif

Après la Seconde Guerre mondiale, alors que le vieux 
cimetière juif est presque plein, un nouveau carré juif  
est créé tout en haut du cimetière communal qui s’est  
fort agrandi au fil des années. En forme de triangle,  

il est délimité par trois murs. Les plus anciennes tombes 
sont celles de Gaston Jacob, décédé en 1963, et Léon 
Cahen, en 196446. 

On y trouve également un Mémorial aux victimes juives 
du nazisme construit en 195947 et composé de deux 
plaques. Sur la première est inscrit : « 1940-1945. La 
Communauté israélite d’Arlon. Ses martyrs déportés 
victimes de la persécution nazie ». Sur la seconde, on 
peut lire un texte en hébreu suivit de sa traduction : 
« Vous ne le croirez pas quand on le racontera (Habacuc 
1:5). » En dessous, sur plusieurs plaques sont gravés les 
vingt-deux noms des Juifs de la ville qui sont morts en 
déportation. Malheureusement, comme l’expliquera 
plus tard Jean-Claude Jacob, il manque les noms des 
Juifs apatrides installés depuis peu à Arlon. « Toute la 
communauté juive apatride était bien intégrée à Arlon, 
rappelle-t-il. Elle a été enlevée au début de la guerre et  
il n’y a aucune trace de cela. Il n’y a pas eu de réflexe  
de recueillir des témoignages à l’époque. Les témoins  
ne parlaient pas. On s’est rendu compte trop tard que 
rien n’avait été fait pour leur reconnaissance48. »

Conclusion

Pour un historien, la découverte d’archives encore  
inconnues est toujours un événement. Malheureusement,  
sauf nouvelle mise au jour ces prochaines années, les 
archives de la Communauté juive d’Arlon ont disparu 
pendant la Seconde Guerre mondiale. C’est pourquoi 
l’acquisition par le Musée Juif de Belgique de ce dossier 
permet de faire avancer nos connaissances sur l’histoire 
de cette petite communauté. On ne peut que s’en 
réjouir.

45. Épitaphes du vieux cimetière israélite d’Arlon.

46. Épitaphes du nouveau cimetière israélite d’Arlon.
47. D. Dratwa, « Un aspect de la mémoire de la Seconde Guerre mondiale 
en Belgique : Les monuments juifs », in R. D. Van Doorslaer (dir.), Les Juifs de 
Belgique. De l’immigration au génocide, 1925-1945, Bruxelles, 1994, p. 220.
48. B. Massart, Au-delà du souvenir, la communauté juive aujourd’hui, 
Bruxelles, 18 octobre 2016.

Mémorial aux victimes juives du nazisme, dans la nouvelle partie juive du cimetière communal d’Arlon © Angélique Burnotte.



92 93

Friedrich Strauss,  
lumière sur une vie d’espion

par Hélène Muratore, Licenciée en histoire de l’art et archéologie
Stagiaire au Musée Juif de Belgique en 2020-2021

Enquêter sur la vie d’un espion n’est jamais chose aisée. 
Pour la simple raison que le protagoniste, discret de par 
sa profession, se réserve généralement le droit de révéler 
au grand jour certains volets de son histoire personnelle. 
Le projet de dresser le portrait d’un tel personnage et la 
recherche de sources fiables deviennent plus complexes 
encore quand l’espion en question, en dépit de 
nombreuses traces laissées derrière lui, n’a eu de cesse 
de cacher ses activités, le plus souvent illicites, aux yeux 
du monde de son époque. 

L’investigation menée sur le cas de Friedrich Strauss 
débute au Musée Juif de Belgique plus de vingt ans 
après son décès survenu en 1987. En 2021, le Service des 
archives du musée se voit remettre un nombre important 
d’agendas, de lettres, de photographies et autres pièces 
d’identité ayant appartenu à ce dernier. Alors que 
j’effectue un stage de quelques mois au sein dudit musée, 
je me vois confier la tâche d’inventorier ces documents. 
Face à leur abondance, je n’ai pu m’empêcher, malgré 
l’excitation qui s’emparait de moi, de me poser la 
question suivante : « Comment se fait-il qu’un espion ait 
accumulé et conservé autant de documents sur lesquels 
il consignait nombres d’informations cruciales sur ses 
activités et sur sa vie ? ». La réponse à cette question, lui 
seul aurait pu y répondre. Cependant, je tenterai ci-après 
de faire la lumière sur la vie extraordinaire de cet homme 
que j’ai découvert au fur et à mesure que les documents 
défilaient sous mes yeux. 

Friedrich Strauss naît à Vienne le 1er mars 1909. Il est le 
troisième enfant et le dernier fils d’Anna Strauss, née Anna 
Krassa, dont on sait seulement qu’elle décède dans un 
camp de concentration à Maly Trostinec, en Biélorussie, 
le 20 mai 19421. Son père est Ludwig Alois Strauss, 
professeur de droit à l’Université de Vienne. En dehors 

de ces maigres informations concernant ses parents, nous 
savons qu’il avait un frère, Hermann, et une sœur, Helen. 
Cette dernière avait épousé au début des années 1920 
le tristement célèbre fabricant d’armes allemand Friedrich 
Mandl qui collabora avec Herman Göring en fournissant 
l’armement nécessaire à l’armée nazie, avant et pendant 
la Seconde Guerre mondiale2. Lors de son divorce un 
an après, elle sera représentée en justice par son frère 
Friedrich.

1. Dossier « Anna Krauss », Geni-family-tree, [En ligne], https://www.geni.com/
people/Anna-Strauss/6000000010732897793 (consulté le 05/03/2022).
2. R. C. Newton, « The Neutralization of Fritz Mandl: Notes on Wartime Journal-
ism, the Arms Trade, and Anglo-American Rivalry in Argentina during World 
War II », The Hispanic American Historical Review, 66 (3), 1986, p. 541-579.

Portrait de Friedrich Strauss, coll.  
personnelle de Mme Nicole Bureau.

Friedrich Strauss et 
son père, Ludwig 
Alois Strauss, coll. 
personnelle de  
Mme Nicole Bureau.



94 95

Au début du siècle dernier, la capitale autrichienne est 
une ville cossue, riche et bouillonnante dans laquelle 
se rencontrent les grands esprits. On y assiste à toutes 
sortes d’innovations technologiques, mais aussi et 
surtout, elle sert de cadre à l’éclosion de mouvements 
artistiques prometteurs tant au niveau architectural 
que musical. C’est dans ce contexte de modernité que 
grandit Friedrich. En 1928, il entre à la Faculté de Droit de 
l’Université de Vienne suivant ainsi les traces de son père. 
On note cependant, qu’il abandonne le cursus lorsque 
son père décède en 1929. 

La fin des années 1920 est le début de la vie d’adulte de 
Friedrich Strauss. Il se voit délivrer son premier passeport 
autrichien. C’est aussi le début d’une période de troubles 
dans la capitale autrichienne. Strauss sera témoin de 
manifestations et de démonstrations de force anti-
démocratiques et antisémites dans le milieu universitaire. 
Ces émeutes et contestations ne sont pas sans rappeler 
ce qui se passe non loin de là dans la République 
de Weimar où le Nationalsozialistische Deutsche 
Arbeiterpartei prend de plus en plus d’importance, 
surtout à partir de 1929, année du célèbre crash boursier 
qui engendra une crise économique mondiale3.

Dans ce contexte politico-socio-économique instable, 
Friedrich Strauss opte pour des études d’ingénierie au 
sein d’une Haute École à Vienne d’où il sortira diplômé 
quelques années plus tard. Il entame sa carrière 
professionnelle en tant qu’ingénieur spécialisé dans 
le secteur des transports pour Modern Transport, un 
magazine en langue anglaise basé à Londres spécialisé 
dans les nouvelles technologies. Strauss écrira pour eux 
un grand nombre d’articles, ce qui lui vaudra une solide 
réputation au niveau international, plus particulièrement 
dans le secteur des chemins de fer. Sa renommée, 
dépassant les frontières, l’amènera à se déplacer à 
maintes reprises, notamment en Afrique, mais aussi en 
URSS. Il fera de nombreux déplacements entre Vienne, 
Budapest, Munich et Istanbul, entre 1935 et 1937, dont 
deux voyages mémorables aux côtés du duc de Windsor 
à bord du Kamal Ataturk Special. 

En 1933, alors que Hitler triomphe en Allemagne, l’Autriche  
ne compte pas moins de 191.000 Juifs, résidant pour  
la plupart à Vienne4. L’année suivante, de violentes 
insurrections opposant socialistes et fascistes conservateurs  
font près de 7.000 victimes en quatre jours5. Malgré ces 
conflits et tensions politiques, Friedrich Strauss ne semble 
pas être inquiété, du moins ne trouve-t-on aucune allusion  
à ces incidents dans les documents en notre possession.  
Il semble au contraire que professionnellement, sa vie  
de travailleur s’avère plutôt intense. 

En revanche, on peut trouver assez surprenant, surtout à 
la suite de l’accord du 11 juillet 1936 entre l’Allemagne 
nazie et l’Autriche, que Friedrich Strauss se voit accorder 

Certificat de naissance émis au nom de F. Strauss par le Consistoire israélite  
de Vienne le 9 avril 1909, MJB, Fonds Friedrich Strauss, boîte 1.

3. K. Taschwer, Hochburg des Antisemitismus. Der Niedergang der Universität 
Wien im 20. Jahrhundert, Vienne, 2015.

Carnet d’identification de Friedrich Strauss, étudiant à la 
Faculté de droit de l’Université de Vienne en octobre 1928, 
MJB, Fonds Friedrich Strauss, boîte 1.

En 1933, Strauss est engagé 
comme représentant général 
du journal Modern Transport. 
Ce papier justifie ses nombreux 
voyages à travers l’Europe, 
MJB, Fonds Friedrich Strauss, 
boîte 1.

L’article du 16 septembre 1937 du Neuigkeits Welt Blatt annonce l’arrivée 
de son Altesse Royale le duc de Windsor à Vienne. Dans le fond,  
on reconnait Friedrich Strauss adossé à côté de la porte, MJB, Fonds 
Friedrich Strauss, boîte 1.

4. « Expulsion, Deportation and Murder-History of the Jews in Vienna » in City of 
Vienna, [En ligne], https://www.wien.gv.at/english/culture/jewishvienna/history/
nationalsocialism.html (consulté le 05/03/2022).
5. « February 1934 – History of Vienna », in City of Vienna, [En ligne], https://
www.wien.gv.at/english/history/overview/february-1934.html (consulté 05 
/03/2022).

F. Strauss dans son bureau à la Sabena,  
coll. personnelle de Mme Nicole Bureau.



96 97

Mais l’histoire de Strauss ne s’arrête pas avec la fin de 
la Seconde Guerre mondiale. Le 13 mai 1946, Strauss 
met sa carrière d’espion au service des Alliés qui 
amorcent la reconstruction de l’Europe. Il travaille dès 
lors auprès de la Allied Military Control Commision10 
et, un an plus tard, il est envoyé en Allemagne en 
mission pour le gouvernement américain. À son retour, 
il rédige plusieurs rapports sur l’état des chemins de 
fer, des gares et des gares de tri. En 1947, il coordonne 
l’opération de rapatriement par train de 381 dépouilles 
de soldats français. L’année suivante, en 1948, Strauss 
travaillera principalement sur le territoire allemand pour 
le compte du gouvernement américain. Sa mission 
consiste à faire rapport des infrastructures existantes et 
d’évaluer leurs remises en état. Il voyagera notamment 
à Nied, Henschel, Darmstadt, Kassel, Fulda, Nuremberg, 
Bamberg, Lichtenfels, Hof, Weiden en consignant les 
dates et heures de son passage dans le détail. Dans 
son rapport concernant Nuremberg, Strauss signale un 
soupçon de favoritisme à l’égard d’anciens officiels nazis 
et fait rapport de plaintes de la part des cheminots et 
des employés. Dans un autre rapport confidentiel, Strauss 
commente les désagréments relatifs au trafic important 
entre les zones américaines d’une part (Ludwigstadt) et 
russes de l’autre (Probstzella).

En 1950, Friedrich Strauss est missionné aux Nations Unies. 
Il a entre-temps obtenu la citoyenneté britannique. Tout 
au long de sa vie, il continue à rédiger de nombreux 
articles sur les innovations dans les moyens de transports 
de marchandises et de personnes. Plus tard, il se 
spécialise dans l’aéronautique, et est embauché à la 
Sabena, ce qui explique son installation permanente à 
Bruxelles où il est domicilié dans un appartement donnant 
sur le parc du Cinquantenaire. 

Sur sa famille, son frère, sa sœur, nous ne savons rien. 
Il semble qu’après la guerre, Friedrich Strauss se soit 
tout simplement retrouvé seul et sans personne. Il ne se 
mariera jamais et retourna de nombreuses fois dans sa 
ville natale, Vienne, pour assister à des opéras. Lors de 
ces voyages, il ne manquait jamais de se rendre sur le 

campus universitaire où est érigé une statue à l’effigie  
de son père qui en avait été un éminent professeur.

Strauss a traversé le monde entier, voyageant sur tous 
les continents comme en témoignent les cachets sur 
son passeport à chaque passage de frontières : Cuba, 
Mexique, États-Unis, Lybie, Égypte, Russie et bien d’autres 
pays encore. Il décède le 16 novembre 1987 à Bruxelles 
et n’a jamais cessé de travailler jusqu’à sa mort. Il nous 
faudrait bien plus de pages pour partager ce que nous 
avons découvert sur ce héros, mais aujourd’hui nous 
avons fait un peu de lumière sur un homme courageux 
qui participa activement aux côtés des forces alliées 
à combattre le nazisme. Dans son testament, Strauss a 
fait don d’une partie de ses avoirs à l’IATA, l’International 
Air Transport Association, société pour laquelle il avait 
travaillé. Il souhaitait participer ainsi à la formation de 
pilotes dans les pays en voie de développement. Il fit 
également des dons à différentes sociétés européennes 
des chemins de fer. 

Les documents d’archive ayant appartenu à Friedrich 
Strauss, et grâce auxquels j’ai pu reconstituer les éléments 
de sa biographie présentés ici, ont été légués au Musée 
Juif de Belgique par Mme Nicole Bureau, qui a été durant 
près de dix ans la voisine de palier de Friedrich Strauss 
lorsqu’il résidait à Bruxelles. Mme Bureau nous a conté 
les relations de voisinage, les anecdotes du quotidien, 
les conversations, les silences, tout ce qui fait la vie, les 
jours et le temps qui passe. Nous la remercions du fond 
du cœur. Je tiens à remercier Sophie Collette, archiviste 
au Musée Juif de Belgique, qui m’a confié les précieux 
documents témoins de la vie héroïque de Friedrich 
Strauss. Je n’oublie pas Olivier Hottois, conservateur au 
Musée, qui m’a souvent aidée avec quelques rappels 
historiques d’une période que je ne connaissais pas. 
Enfin, merci à Mario Heinrich, ami de Friedrich Strauss, 
avec qui il avait partagé une expérience professionnelle, 
et qui nous a gentiment reçus en décembre 2021, chez lui 
à Strasbourg, où nous avons passé une après-midi entière 
à revisiter le passé. 

Merci encore au Musée Juif de Belgique de m’avoir reçue 
à l’automne 2021 et d’avoir mis entre mes mains ces 
vestiges d’un destin à nul autre pareil.

un permis de port d’armes par les autorités. L’Anschluss 
qui survient le 12 mars 1938 rend la vie des Juifs d’Autriche 
beaucoup plus compliquée6. L’influence et la présence 
de sympathisants à la politique hitlérienne s’intensifient  
sur le territoire autrichien7. 

En 1938, Strauss prend contact avec le Service de 
Presse étrangère français dans le but d’obtenir un 
permis de travail sur son territoire. Parallèlement, 
il multiplie les contacts avec les représentants du 
ministère des Transports à Londres qui lui demandent 
de leur communiquer des informations confidentielles 
concernant les infrastructures des chemins de fer 
européens, en particulier allemands et autrichiens. 
C’est ici que nous pouvons situer le début des activités 
d’espionnage de Friedrich Strauss. Mais, peu après 
l’annonce de l’Anschluss, il rencontre un revers de taille, 
qui aurait pu étouffer sa carrière dans l’œuf : il est arrêté  
et enfermé par l’armée nazie pendant 58 jours.

Après avoir été relâché et bien qu’ayant reçu une 
interdiction de voyager de la part des autorités 
autrichiennes, il parvient néanmoins à se réfugier en 
France où vit sa sœur. Il cherche alors à tout prix à obtenir 
la naturalisation française. En mars 1939, alors qu’il a 
trente ans, Strauss reçoit des autorités françaises un 
permis de séjour de courte durée. Il travaille alors pour 
le gouvernement, à la rédaction de plusieurs rapports 
sur l’état des infrastructures ferroviaires allemandes et 
leur organisation de défense passive. Quelques mois 
plus tard on le retrouve à Londres où en août 1939, il 
présente devant les haut gradés du War Office un rapport 
confidentiel sur les chemins de fer russes et bulgares.

Plusieurs courriers sont aussi adressés par Strauss à la 
Défense nationale Française. Il y déclare souhaiter, 
en tant que réfugié autrichien, être mobilisé en cas 
de besoin. Mais il est arrêté par la police et est détenu 
pendant trois mois au camp des étrangers numéro 4 

à Meslay-du-Maine à 200 km de Paris8. En effet, de 
nombreux réfugiés autrichiens sont arrêtés car ils sont 
soupçonnés d’espionnage à la solde des Allemands. 
Le 5 novembre 1939, Strauss est libéré. En décembre, 
il reprend du service auprès du Ministère de la Guerre 
et élabore des stratégies de coopération avec des 
cheminots sur tout le territoire européen. Ces relations lui 
permettront d’acquérir des informations essentielles sur 
les transports ferroviaires européens en lui fournissant des 
renseignements concernant les infrastructures ennemies 
en Allemagne, en Autriche et en Italie. Strauss obtient 
la naturalisation française le 2 janvier 1940 et reçoit un 
nouveau passeport. Deux semaines plus tard, son rapport 
de stratégie de collaboration est partagé avec le War 
Office à Londres. Il met en place un rapport d’inspection 
des wagons de trains circulant depuis la France vers les 
pays neutres. Entre janvier et décembre 1940, Strauss 
poursuit la rédaction de nombreux articles pour le 
magazine Modern Transport, ainsi que pour d’autres 
journaux européens, tous publiés sous un alias car la 
police secrète nazie est éminemment active à Paris. Il 
travaille tant pour le bureau de guerre français que pour 
le bureau anglais. Le 22 décembre 1940, Strauss signe  
ses courriers depuis le 37, Hyde Park Gate à Londres, ce 
qui laisse penser qu’il a quitté le sol français. Il fait dès  
lors partie intégrante du bureau de guerre britannique. 

Tout au long de la guerre, il utilisera de nombreux 
noms d’emprunt, comme ceux de « Richard One » 
ou encore de « Mr. Simon » lorsqu’il travaille pour le 
bureau de guerre britannique. En ce qui concerne le 
reste de la guerre, nous ne disposons finalement que 
peu de renseignements, si ce n‘est qu’il est domicilié 
en Angleterre jusqu’à la fin du conflit. Dans un article 
datant de 1971 dans Defense Transportation9, nous 
apprenons que Strauss travaillait comme enquêteur 
spécial pour le général Lucius D. Clay, représentant du 
général Eisenhower après la capitulation allemande et 
gouverneur militaire du secteur américain d’occupation.
 

10. « Germany – The era of partition », in Encyclopedia Britanica,  
[En ligne], http://www.jstor.org/stable/44121023 (consulté le 05/03/2022).

6. D. Walker, « Industrial location in turbulent times: Austria through Anschluss 
and occupation », Journal of Historical Geography, 12 (2), 1986, p. 182-195.
7. H. Schneiderman, « Austria », The American Jewish Year Book, vol. 39, 
1937, p. 354-357, [En ligne], http://www.jstor.org/stable/23602272  
(consulté le 25/03/2022).

8. A. Grynberg, Les camps de la honte : Les internés juifs des camps français 
(1939-1944), Paris, 1991.
9. F. Strauss, « A Common European Seaport Policy », Defense Trans-
portation Journal, 27 (5), 1971, p. 48-55, [En ligne], http://www.jstor.org/
stable/44121023 (consulté le 27/03/2022).



98 99

Lore Hergershausen,  
une vie racontée 

par Sophie Collette, Archiviste au Musée Juif de Belgique

Lore Hergershausen n’est sans doute pas inconnue 
des étudiants de l’Université libre de Bruxelles (ULB) du 
département de langues et lettres modernes ayant 
dédié leurs études à l’allemand : s’ils désirent se rendre 
dans une région germanophone, dans le cadre de leur 
mémoire ou de leur doctorat, la bourse de voyage Lore 
Hergershausen leur est ouverte.

En dehors de ce contexte, nous n’aurions peut-être 
jamais entendu parler de Lore Hergershausen. L’histoire 
l’aurait certainement oubliée, si le Musée Juif de Belgique 
(MJB) n’avait eu la chance de recevoir en don une 
petite boîte à chaussures contenant les souvenirs et 
derniers témoignages de toute une vie : une bandelette 
jaune imprimée de trois étoiles de David, une petite 
étoile jaune cousue et portée, un lai de dentelle noire, 
de la correspondance familiale, des photographies 
et d’autres documents divers. Trouvée par hasard par 
Pierre Nyembwé dans une armoire de la chambre de 

sa mère, Nicole Stuckens (1942-2021), décédée depuis 
peu, cette boîte appartenait à sa grand-mère, Élisabeth 
Stuckens-Sluys (1921-2001) dite Lili, qui avait été l’amie et 
la confidente de Lore1. 

Pour esquisser un bref portrait de Lore, aux dires de ceux 
qui l’ont connue à l’ULB où elle mena sa carrière durant 
plus de vingt-cinq ans, cette femme appréciée de tous 
pour son dévouement, sa grandeur de cœur et d’esprit, 
se livrait très difficilement. Entourée de ses livres, passant 
tout son temps libre en bibliothèque ou en voyage, Lore 
fréquentait peu de monde. Pudique, réservée et discrète, 
ayant eu une éducation prussienne rigoureuse, elle 
n’avait pas l’habitude de se plaindre bien que la vie  
ne l’ait pas épargnée2. 

Melle Suzanne Sulzberger, professeur d’histoire de l’art à 
l’ULB, et Lili Stuckens furent les deux seules proches que 
Lore désirait que l’on prévienne de sa mort, et c’est Lili qui 
veilla à l’exécution de son testament lorsque Lore décéda 
le 17 mai 19843. L’ULB, pour qui elle avait tant donné, fut 
désignée légataire universel d’un capital dont les intérêts 
alimentent toujours sa fondation. N’étant pas croyante, 
c’est à l’Institut d’anatomie de l’ULB qu’elle légua son 
corps4. 

Portrait de Lore Hergershausen en 1930,  
MJB © Marga Lutteroth Munchen. Vue d’ensemble des Archives Lore Hergershausen © MJB.

1. Entretien avec Pierre Nyembwé en janvier 2022. Ce dernier se rappelait 
avoir été avec sa grand-mère en visite chez Lore. Ses arrière-grands-
parents, Julia Willems (1900-1993) et Jean Baptiste Sluys (1897-1983), avaient 
caché des Juifs pendant la guerre.
2. H. Plard, « Stèle pour Lore Hergershausen », in H. Plard, J. Dierickx et L. 
Hergershausen, Paysages de lumière pour Lore Hergershausen, Bruxelles, 
1985, p. 13-28 ; MJB, Fonds Lore Hergershausen, carte postale du 
30/08/1940. Son père écrit : « Nous vous avons toujours connue comme  
un modèle d’affirmation courageuse de la vie. »
3. MJB, Fonds Lore Hergershausen, extrait du registre aux actes de décès 
du 22 mai 1984.
4. MJB, ibidem, testament du 19/03/1984.



100 101

La tentative de reconstruction du parcours de vie de Lore 
Hergershausen, juive d’origine allemande, que nous nous 
proposons de retracer ici, ne repose que sur quelques 
sources, les seules existantes à notre connaissance : son 
dossier professoral constitué par l’ULB, celui de la Police 
des Étrangers et celui de sa demande de naturalisation, 
tous deux conservés aux Archives générales du Royaume 
(AGR). À ces dossiers, ajoutons les mentions éparses de 
son nom dans les archives de l’AJB, l’Association des 
Juifs en Belgique, consultées aux Archives des Victimes 
de la Guerre (SVG) et dans la littérature concernant les 
institutions d’accueil pour enfants, les homes, de cette 
même association pendant la Seconde Guerre mondiale.
 
Quant aux archives personnelles que nous venons 
de recevoir, bien que précieuses, elles sont assez 
succinctes. L’une des dernières volontés de Lore était 
que tous documents, lettres et fiches retrouvés dans son 
appartement soient détruits car disait-elle « rien ne vaut 
la peine d’être lu ou conservé ». Pour notre plus grande 
chance, Lili Stuckens n’eut pas le cœur de jeter les 
photographies et les cartes postales qu’elle découvrit, 
désirant ainsi entretenir la mémoire de son amie disparue 
et de sa famille. Par le biais de cet article, nous reprenons 
le flambeau.

Aussi, si de nombreuses zones d’ombres entachent cette 
reconstitution basée sur des données fragmentaires, le 
parcours de Lore Hergershausen n’en reste pas moins 
représentatif. Elle fait partie, comme beaucoup d’autres, 
de cet afflux de réfugiés arrivés en Belgique dans l’entre-
deux-guerres dans l’espoir d’échapper à la montée du 
nazisme. Chaque parcours étant unique, celui de Lore 
est entre autres le reflet d’une communauté bourgeoise 
et éduquée intégrée à la société allemande depuis des 
générations, participant à sa vie culturelle, sociale et 
économique, qui se vit brutalement enlever ses droits, 
jusqu’à celui de vivre.

	 En Allemagne

Originaire d’une famille israélite fixée en Rhénanie à la 
fin du 16e siècle5, Lore est née à Coblence le 2 janvier 
1906 au sein d’une famille bourgeoise de commerçants. 
Son père, Gustav, qui voit le jour le 18 janvier 1875 à 

Walstedde en Westphalie et sa mère Katharina Baehr, née 
le 28 août 1976 à Heddesdorf-Neuwied, s’étaient mariés le 
14 octobre 1904 à Coblence (non loin de Neuwied). Ils y 
vécurent jusqu’en 1908, puis déménagèrent à Berlin dans 
le quartier de Wilmersdorf où Lore fut scolarisée6. Gustav 
travaillait dans l’exportation pendant que Käthe s’occupait 
du foyer. Lore a également une sœur, Élisabeth, dite Lilly 
Herzberg, née le 19 janvier 1901, fruit du premier mariage 
de sa mère avec Otto Herzberg qui mourut le 7 juillet 1903, 
alors qu’Élisabeth n’avait que deux ans7.

À Berlin, armée d’un diplôme d’enseignement de l’État, 
Lore donne des cours de diction et d’orthophonie, mais 
c’est surtout en tant qu’artiste dramatique qu’elle trouve 
sa voie et s’épanouit. Passionnée de littérature, de poésie 
et de théâtre, après deux ans d’études (1925-1926) 
en philologie germanique et en sciences théâtrales 
(Theaterwissenschaf), à la Faculté de philosophie et 
lettres de l’Université de Berlin8, elle se consacre aux  
arts de la scène et fréquente les milieux intellectuels  
et artistiques d’avant-garde de la capitale.

Pendant sept ans, de ses 20 à ses 27 ans, à Berlin ou 
lors de tournées en province, Lore multiplie avec succès 
pièces de théâtre, conférences, lectures et récitals9. 

D’après Henri Plard, professeur d’allemand à l’ULB, le bruit 
courait qu’elle avait joué en 1931 dans le film de Leontine 
Sagan, Mädchen in uniform, un des premiers films 
féministes et lesbiens allemands10. Une rumeur que Lore 
n’avait alors ni démenti, ni confirmé11. La projection du film 
ne nous a cependant pas permis de la reconnaitre. 

	 En Belgique

Aujourd’hui comme hier, le parcours d’un réfugié s’avère 
bien souvent extrêmement difficile et douloureux. Celui 
de Lore, malgré ses références et son éducation, ne fait 
pas exception. En cette période troublée d’avant-guerre, 
il ne fait pas bon être étrangère, juive et allemande de 
surcroit. Lorsqu’elle arrive à Bruxelles le 20 février 1933, à 
l’âge de 27 ans, pour y tenir un récital de poésie, le désir 
de Lore n’est pas de s’établir en Belgique, sa famille n’est 
pas sans le sou et sa vie professionnelle semble pleine 
d’avenir. Mais l’accession d’Hitler au pouvoir comme 
chancelier du Reich le 30 janvier 1933 et le climat 
délétère qui en découle la poussent à demander l’asile12.

Après une première prolongation de son visa de tourisme, 
pour rester en Belgique, Lore doit trouver un emploi. 
Son beau-frère, Erich Bendheim, journaliste réputé et 

5. ULB-A&B-ARCH., Fonds documentaire des professeurs, dossier Lore 
Hergershausen 1P-831, lettre du 20 mai 1949 au secrétaire de l’école 
des sciences politiques et sociales William Lameere ; MJB, Fonds Lore 
Hergershausen, lettre de la Society of Friends de Berlin du 8/02/1939.  
Cette lettre précise la date de 1538 pour la famille paternelle et de  
1620 pour la famille maternelle.
6. AGR, Indigénat, dossier Lore Hergershausen 21673N.
7. AGR, Police des Étrangers, dossier Elisabeth Herzberg A88943. 

Lore et ses parents en promenade, MJB.

Lore au balcon de l’hôtel de ville de Wernigerode dans la pièce Roméo  
et Juliette pendant le festival de théâtre de 1929, MJB © Max Baur.
Programme des « Rezitation » de Lore Hergershausen, recto verso, MJB.

8. Malgré de nombreux détracteurs universitaires, pour qui cette nouvelle 
discipline découlait plus de l’artistique que du scientifique, l’Institut de 
recherche théâtrale, un des premiers du genre, y est créé fin 1923 sous 
les auspices de Max Hermann. Ce dernier, éminent germaniste spécialisé 
en histoire du théâtre, fut interdit d’exercer à l’avènement d’Hitler et 
assassiné dans le camp de concentration de Theresienstadt en 1942. 
(« Max Herrmann », [En ligne], https://en.wikipedia.org/wiki/Max _ Herrmann _
(theatrologist) (consulté le 25/02/2022)).
9. MJB, Fonds Lore Hergershausen, curriculum vitae 1950 ; ULB-A&B-ARCH., 
Fonds documentaire des professeurs, dossier Lore Hergershausen 1P-831, 
lettre du 20 mai 1949 au secrétaire de l’école des sciences politiques  
et sociales William Lameere.
10. Leontine Sagan était surtout connue dans le domaine du théâtre.  
Elle s’est exilée en 1932, en Grande-Bretagne brièvement, puis en Afrique 
du Sud où elle fonda le Théâtre national de Johannesburg. (« Leontine 
Sagan », [En ligne], https://www.universalis.fr/encyclopedie/leontine-sagan/ 
(consulté le 25/02/2022).
11. H. Plard, op.cit., p. 25.
12. AGR, Police des Étrangers, dossier Lore Hergershausen A.75.533.

Lore, Élisabeth, sa sœur et sa mère Katherina à Coblence,  
MJB © Jean Baptiste Feilner.



102 103

correspondant de journaux allemands pour l’Agence 
Wolff, arrivé à Bruxelles le 5 mai 1928 avec Élisabeth, 
la sœur de Lore, l’engage alors comme secrétaire-
dactylo. Elle s’installe avec le couple et leur jeune enfant, 
Gerhard, au 194 avenue Victor Hugo à Schaerbeek13. 
Elle y demeure jusqu’au 24 avril 1934, date à laquelle 
les Bendheim partent définitivement pour l’Afrique du 
Sud, rejoignant Johannesburg via Cape Town14. C’est la 
dernière fois que Lore verra Élisabeth. Les deux sœurs 
continuèrent à correspondre, mais ni l’une ni l’autre 
n’entreprit jamais le voyage des retrouvailles15.

Restée seule, Lore reprend le travail d’Erich comme 
journaliste correspondante pour des journaux allemands 
et autrichiens, dans lesquels elle traite des questions 
économiques et commerciales. Mais petit à petit, les 
journaux pour lesquels elle écrit ferment ou fusionnent 
avec les organes de presse du parti nazi. Lore trouve 
alors refuge chez Virginia Washington Swayne-Lomas 
(1877-1937), veuve d’Harold Lomas16. Cette riche rentière 
américaine, arrivée en automobile en janvier 1934, 
l’accueille chez elle au 575 avenue Louise17 et la nourrit en 
échange de cours d’allemand donnés à sa fille Elaine18. 
Cette protection bienvenue ne sera que de courte durée, 
la veuve repartant aux États-Unis en avril 1937. Selon Lore, 
c‘est la Comtesse Henri Carton de Wiart19 qui les aurait 
présentées l’une à l’autre. 

Mais la Police des Étrangers veille au grain, les moindres 
faits et gestes de Lore sont surveillés et plusieurs enquêtes 
sont menées à son sujet : habite-elle vraiment à cette 
adresse ? Son occupation n’est-elle pas factice ? 
Quels sont les journaux pour lesquels elle écrit, quel 
genre de collaboration y entretient-elle et quelles 
sont leurs tendances ? Qui est cette veuve, est-elle 
recommandable ? 

La photo de Lore et sa carte de visite sont retrouvées 
parmi celles d’un groupe d’émigrés communistes 
allemands. Les rapports de police mentionnent qu’elle est 
fichée comme membre du Secours rouge international 
allemand, le Rote Hilfe Deutschlands, très lié aux milieux 
de l’avant-garde artistique20. La police intercepte même 
un communiste belge qui venait de sonner à sa porte et 
à qui Lore aurait déclaré bien à propos ne pas faire de 

politique. Avait-elle un réel lien avec les communistes ? 
Nous n’en savons rien. L’enquête s’arrêta là21. 

Pour survivre, Lore multiplie les petits boulots et trouve 
un emploi de traductrice chez l’industriel Louis Brenta 
dont les établissements, situés au 317 de la chaussée 
d’Anvers, sont spécialisés dans les grandes scies à grumes 
exportées à travers le monde22. Parallèlement, en 1937, 
elle s’inscrit à l’ULB. 

	 La guerre

Alors que les Allemands occupent le pays, Lore obtient 
sa licence en philologie germanique avec grande 
distinction, en décembre 1940, avant d’être agrégée 
en avril 194123. Les cartes postales échangées avec ses 
parents font état de ses difficultés à gagner sa vie tout en 
poursuivant ses études24. Lorsque l’ULB ferme ses portes 
le 25 novembre 1941, protestant ainsi contre l’ingérence 
de l’occupant dans la nomination du corps professoral, 
elle prépare secrètement des étudiants germanistes de 
Solvay au Jury central25. Elle n’est pas la seule à s’investir 
dans ces cours clandestins, Hélène Temerson qui détient 
le même diplôme qu’elle, et avec qui elle partage 
un amour pour la langue et la littérature allemande,  
y participe également26. 

Respectant l’ordonnance allemande du 28 octobre 
1940, Lore va s’inscrire le 23 décembre 1940 au Registre 
des Juifs de la commune d’Ixelles où elle habite27. Début 
juin 1942, elle va sans doute également chercher et 
payer – comble du cynisme allemand – sa bandelette 

13. AGR, Police des Étrangers, dossiers Erich Bendheim 1516 956 et 
Élisabeth Herzberg A88943. 
14. Je remercie ici le petit-fils d’Erich et Élisabeth Bendheim, Peter 
Bendheim, qui vit à Knysna en Afrique du Sud, pour ses informations et les 
photographies qu’il a eu la gentillesse de scanner. Arrivé via Cape Town,  
le couple s‘établit à Johannesburg, puis divorce en 1939. Élisabeth, qui  
ne s’est jamais remariée, y meurt en 1966. Peter se rappelle être venu  
en Belgique à 11 ans avec son père Gerhard pour rendre visiter à Lore. 
Celle-ci lui écrivait et lui envoyait des cadeaux pour toutes les fêtes.
15. Entretien avec Peter Bendheim du 27/02/2022.

Élisabeth Bendheim au vieux marché devant la Clé d’Or,  
coll. personnelle Peter Bendheim.

Certificat d’inscription de Lore au Registre des étrangers le 
7 décembre 1933, recto verso, AGR, Police des Étrangers. 

Gerhard Bendheim, le neveu de Lore, jouant sur le bateau 
l’emmenant avec ses parents vers Cape Town en 1934, 
coll. personnelle Peter Bendheim.

16. Harold Lomas, lieutenant dans le bataillon du 20e régiment de 
Manchester, mourut le 1er jour de la bataille de la Somme en France le 
1er juillet 1916. (« Harold Lomas », [En ligne], http://www.ww1.manchester.
ac.uk/roll-of-honour/harold-lomas/ (consulté le 05/03/2022)).
17. Le 575 av. Louise se trouve à côté du bois de la Cambre à l’endroit 
précis actuellement baptisé « le square des milliardaires ».
18. AGR, Police des Étrangers, dossier Virginia Swayne A68594, rapport  
de gendarmerie du 1/12/1936.
19. AGR, Police des Étrangers, dossier Lore Hergershausen, rapport  
de la gendarmerie nationale janvier et décembre 1936.
20. AGR, Police des Étrangers, dossier Lore hergershausen, rapports  
de la sureté publique 1/4/1934 et 29/12/1934.

21. AGR, Police des Étrangers, dossier Lore hergershausen, rapports  
de la sureté publique 1/4/1934 et 29/12/1934.
22. Louis Brenta est cité comme personne de référence dans le curriculum 
vitae de Lore envoyé à l‘ULB en 1949. Le nom de sa veuve se trouvait dans 
le répertoire de son agenda de 1984.
23. ULB-A&B-ARCH., Fonds documentaire des professeurs, dossier  
Lore Hergershausen.  
1P-831, copies des diplômes.
24. MJB, Fonds Lore Hergershausen, carte postale du 10/04/1940.
25. MJB, Fonds Lore Hergershausen, curriculum vitae.
26. P. Falek, « Hélène Temerson (1896-1977). Parcours d’une universitaire 
juive d’Europe de l’Est », Les Cahiers de la Mémoire contemporaine, 9, 
2010, p. 55.
27. MJB, Fonds Registre des Juifs en Belgique, fiche Lore Hergershausen.



104 105

de trois étoiles jaunes retrouvée telle quelle dans ses 
archives. Plus tard encore, sa vie étant rythmée par les 
ordonnances nazies, elle s’affilie à l’AJB, l’Association des 
Juifs en Belgique28. Intermédiaire entre la population juive 
et l’occupant, cette association, créée le 25 novembre 
1941 dans le but de servir les desseins allemands, avait 
la charge de recenser les Juifs et de leur distribuer 
ensuite, à partir du 25 juillet 1942, leur convocation pour 
le service de travail obligatoire (STO) à l’Est dont le départ 
s’effectuait depuis la caserne Dossin à Malines29. 

À nouveau, impossible de ne pas citer Hélène Temerson 
qui aurait convaincu Lore de ne pas donner suite à 
sa convocation au camp de Malines, mais d’entrer 
immédiatement en clandestinité30. De son côté, sa 
convocation pour Malines reçue, Lore raconte avoir 
échappé à la déportation de justesse, grâce à la 
bienveillance de M. Grosjean, qui l’avait inscrite comme 

d’allemand32. L’AJB, qui est contrainte de s’occuper de 
la gestion de l’enseignement des enfants juifs empêchés 
par l’ordonnance allemande du 1er décembre 1941 de 
fréquenter les écoles aryennes, a beaucoup de mal 
à trouver des professeurs qualifiés pour ses écoles33. 
Lore étant clairement une bonne recrue, puisqu’elle 
est agrégée de l’enseignement moyen avec grande 
distinction, il est normal qu’elle se retrouve inscrite sur 
cette liste, ce qui a pour conséquence de la protéger 
provisoirement du travail obligatoire à l’Est, c’est-à-dire 
d’une mort quasi-certaine à Auschwitz.

Ensuite, nous dit-elle, l’occupant l’a oubliée !

	 Des cartes postales d’Allemagne

Une partie de la vie de Lore nous est connue grâce aux 
très nombreuses cartes postales échangées dès son 
arrivée en Belgique en 1933 avec ses parents restés  
à Berlin.

On ne peut imaginer (ou on ne le peut que trop bien) 
l’inquiétude et le désarroi dans lequel Lore Hergershausen 
a dû se trouver, totalement impuissante quant au sort de 
ses parents, partageant leur angoisse devant l’imminence 
d’un danger qui se rapprochait de jour en jour. Ces cartes 
devaient, dans un même temps, la mettre en joie tout en 
la déchirant toujours un peu plus au fur et à mesure de 
leur arrivée. D’après son amie Suzanne Sulzberger avec 
qui elle avait tissé des liens d’amitié, de confiance et 
d’estime, le sort de ses parents était pour Lore un motif 
d’inquiétude incessant34.

Malheureusement, sur les 130 cartes qu’elle a conservées 
précieusement, seule une vingtaine (datées de 1940 

à 1942) ont pu être traduites35. L’écriture nerveuse et 
inconstante du père, couplée à celle illisible de la mère 
en lettres gothiques, ne nous ont pas permis de déchiffrer 
les autres. Elles mériteraient une étude à part entière,  
à la lumière des événements historiques allemands. 

Invariablement, Gustav, le père, écrit le premier et 
laisse ensuite la place à la mère, Käthe. Ensemble, ils 
se réjouissent des études de leur fille, s’inquiètent de sa 
santé, de la perte d’un travail, de l’obtention d’un autre. 
Fiers de son nouveau diplôme, ils lui prodiguent quelques 
conseils comme celui de se nourrir correctement, de se 
marier et surtout de penser à son avenir. Pour les parents 
de Lore, l’avenir n’est plus en Allemagne et quitter le pays 
est leur priorité. Constamment, ils évoquent les pistes pour 
y arriver : des amis à prévenir en Suisse, des parents à 
contacter aux États-Unis, des connaissances à Cuba ou 
au Chili, des associations auxquelles s’adresser. « Il faut 
tout essayer36 » afin d’obtenir le sésame, un affidavit pour 
les États-Unis. Sans doute Lore désire elle aussi s’y rendre, 
car elle s’inscrit sur la liste d’attente pour obtenir un visa 
au Consulat américain d’Anvers en décembre 1938. En 
mai 1939, à Berlin, les parents font de même dans l’espoir 
de recevoir un des 27.370 visas accordés en vertu des 
quotas annuels d’immigrants de nationalité allemande. Le 
numéro de dossier 71.000 leur est octroyé37 ! Ne pouvant 
espérer un départ avant deux ans selon leurs calculs, ils 
reportent tous leurs espoirs sur Lore. Selon eux, leur fille ne 
devrait pas perdre de temps et tenter le tout pour le tout. 
Elle devrait retourner à Anvers, son diplôme universitaire 
en poche, pour convaincre le consulat de sa plus-value 
intellectuelle et de ce qu’elle pourrait apporter aux États-
Unis. « Si tu es là-bas ou sur le départ, nous pourrons aussi 
songer à nos préparatifs38 ». Son salut est leur salut. 

Käthe, sa mère, va également demander de l’aide à 
la Society of Friends de Berlin. Communément connue 

28. Kazerne Dossin, archives de l’AJB, fiche d’inscription Lore Hergershausen, 
n.d.
29. J.-P. Schreiber et R. Van Doorslaer, Les curateurs du ghetto. L’Association 
des Juifs en Belgique sous l’occupation nazie, Bruxelles, 2004.
30. Témoignage de Soszia Majmin à Simone Goriely, belle-fille d’Hélène 
Temerson, citée par P. Falek, op.cit., p. 158. J’en profite pour remercier 
Mme Simone Descendre-Goriely qui a eu la gentillesse de faire des 
recherches dans les archives d’Hélène Temerson conservées par  
ses soins et de me donner divers conseils.

professeur d’allemand sur la liste de l’Athénée juif de l’AJB 
alors en formation31. Inspecteur des écoles moyennes à 
l’Instruction publique, Oscar Grosjean a entre autres sous 
son contrôle l’école moyenne juive de Bruxelles, l’école 
Cymring, où Hélène Temerson travaille comme professeur 

Bandelette de 3 étoiles de David et petite étoile ayant appartenu à Lore,  
MJB.

Inscription de Lore au Registre des Juifs en Belgique le 23 décembre  
1940, MJB.

31. AGR, Indigénat, dossier Lore Hergershausen 21673N ; ULB-A&B-ARCH., 
Fonds documentaire des professeurs, dossier Lore Hergershausen 1P-831, 
lettre du 20 mai 1949 au secrétaire de l’école des sciences politiques et 
sociales William Lameere.

32. B. Dickschen, « L’illusion d’un printemps. Un historique de l’École 
moyenne juive de Bruxelles, février-juin 1942 », Les Cahiers de la Mémoire 
contemporaine, 2, 2000, p. 79 ; B. Dickschen, L’école en sursis.  
La scolarisation des enfants juifs pendant la guerre, Bruxelles, 2006, p. 173.
33. B. Dickschen, « L’AJB et l’enseignement », in J.-P. Schreiber et 
R. Van Doorslaer, Les curateurs du ghetto. L’Association des Juifs  
en Belgique sous l’occupation nazie, Bruxelles, 2004, p. 233-261.
34. S. Sulzberger, « À la veille de la libération », in H. Plard, J. Dierickx  
et L. Hergershausen, Paysages de lumière pour Lore Hergershausen, 
Bruxelles, ULB, 1985, p. 29.

35. Je voudrais remercier ici Rinah Groeneveld, jeune bénévole ASF,  
Action Signe de Réconciliation, qui malgré la difficulté a déchiffré  
et traduit ces vingt cartes postales.
36. MJB, Fonds Lore Hergershausen, carte postale du 23/10/1941.
37. MJB, Fonds Lore Hergershausen, cartes postales du 15/08/1940, 
30/08/1940 et 08/01/1941.
38. MJB, Fonds Lore Hergershausen, carte postale du 21/01/1941.



106 107

sous le nom de Quakers, cette société très active à Berlin 
pendant la période de famine des années 1920 a sauvé 
de nombreux Juifs et prisonniers politiques pendant la 
guerre39. Un courrier de 1939 du secrétariat de Berlin au 
secrétariat de Londres nous apprend que Käthe s’adresse 
à eux car elle ne peut payer les 500.000 francs belges de 
garantie exigés par le gouvernement belge pour pouvoir 
rendre visite à sa fille qu’elle n’a pas vue depuis six ans ; 
elle cherche du travail40.

Dans l’entourage des Hergershausen, de nombreuses 
personnes ont la chance de fuir. Ils partent, eux restent. 
Le médecin de famille est l’un de ces élus. Il ausculte une 
dernière fois Gustav qui se plaint de divers maux, mais 
ne lui trouve rien de grave. Ses symptômes ne sont que le 
reflet de ses angoisses, son corps exprime ce qu’il n’ose 
penser, ce qu’il ne peut pas formuler. Gustav se ressaisit 
alors et se rend dorénavant au temple tous les samedis. 
Auparavant, il n’y allait jamais.

D’un jour à l’autre, la famille s’attend à devoir quitter 
son appartement pour un nouveau logement qui 
lui a été attribué et dont l’adresse lointaine leur est 
inconnue. Malgré tous leurs efforts, ils doivent se rendre à 
l’évidence, « chaque jour nous rapproche du moment où 
tu devras attendre longtemps pour avoir de nos nouvelles. 
Nous n'avons pas encore reçu de carte de la famille de 
Marian annonçant son arrivée41 ». Le vendredi 9 janvier 
1942, l’avis tombe : le dimanche après-midi, le 11, ils 
devront quitter leur appartement. Cette dernière carte, 
Lore la protège en la glissant dans une petite enveloppe 
en plastique confectionnée par ses soins.

Gustav et Käthe furent tous deux déportés le 13 janvier 
1942 parmi les 1.036 personnes du 8e convoi, Osttransport 
train DA 44, partant de Berlin vers le ghetto de Riga où 
ils disparurent dans des circonstances inconnues. Ils 
portaient les numéros 503 et 50442. 

En 2004, en hommage à Katharina Baehr, l’Association 
des amis germano-israéliens de Neuwied43 fit placer un 
pavé de mémoire devant le 25 Engerser Straße où elle 
était née. 

	 La pouponnière de l’AJB

En 1943-1944, les homes accueillant les enfants juifs dont 
les parents ont été déportés sont saturés – l’orphelinat 
israélite de la rue des Patriotes n’échappe pas à la règle 
et est débordé. L’AJB décide alors d’ouvrir deux nouveaux 
homes, dont une pouponnière au 173 de la rue Victor 
Allard à Uccle44. Le loyer de 500 francs belges leur a 
semblé intéressant et les enfants peuvent aussi y profiter 
du grand air45. 

Après discussion, le délégué du Sipo-SD46 donne son 
accord pour l’ouverture de la pouponnière le 25 juin 
194347. Celle-ci s’ouvre en août et sera agréée plus tard 
par l’Oeuvre Nationale de l'Enfance, l’Office national  
de l’enfance. Mi-février 1944, le Comité local de 

Bruxelles de l’AJB48 entérine la nomination de Lore en 
remplacement de Jenny Brinkmann49, jeune femme de 
23 ans, notée comme démissionnaire. Lore s’installe au 
home, elle a sous sa responsabilité une quarantaine 
d‘enfants âgés de 1 à 6 ans. Suite au débarquement allié 
en Normandie et sentant le vent tourner, les Allemands se 
décident à en finir avec l’AJB. Le bruit court que des rafles 
vont avoir lieu, on parle du 29 août. Une réunion secrète 
extraordinaire est tenue par l’AJB le 26 août. Tous les 
homes se préparent à être évacués en même temps pour 
éviter des représailles car le danger guette les enfants, 
mais aussi les vieillards et les malades50.

Correspondance de la Society of Friends de Berlin au secrétariat de Londres 
au sujet de Käthe Hergershausen le 8 février 1939, MJB.

Dernière carte postale envoyée à Lore par ses parents Gustav et Käthe  
le 9 janvier 1942, MJB.

Personnel de la pouponnière de la rue Victor Allard. En robe à pois, Lore 
Hergershausen ; assise sur le banc et souriante Nana Wojczek-Miliband ; 
appuyée contre l’armoire, Hélène Auslander, MJB.

39. « Quakers », [En ligne], https://encyclopedia.ushmm.org/content/en/
article/quakers (consulté le 25/02/2022).
40. MJB, Fonds Lore Hergershausen, lettre de Howard W. Elkinton de la 
Society of Friends de Berlin à Helen Sophie Clark à Londres le 8/02/1939. 41. MJB, Fonds L.H, carte postale du 1/12/1941.

42. « Lore Hergershausen », in Arolsen archives, [En ligne], https://collections.
arolsen-archives.org/en/search/person/127187363?s=Hergershausen&t=228
738&p=1 (consulté le 27/02/2022).
43. Pour en savoir plus sur la pose des pavés de mémoire à Neuwied : 
https://www.stolpersteine-neuwied.de/index.php?option=com _ content&
view=article&id=267&Itemid=158 ; Pour en savoir plus sur Katharine Baehr 
et sa famille à Neuwied : https://www.stolpersteine-neuwied.de/index.
php?id=77
44. Ce bâtiment avait été mis précédemment à disposition de Fela 
Perelman par le bourgmestre d’Uccle Jean Herinckx, un ami d‘Alfred  
Errera. Elle y ouvrit sa première école gardienne Nos Petits en mai 1942  
(B. Dickschen, op.cit., 2006, p. 162). Sur la pouponnière et les homes  
de l’AJB voir aussi : MJB, Fonds Marie Albert, boîtes 219 et 226, tapuscrit  
et M. Blum-Albert, Le récif de l’espoir, Bruxelles, 1997, p. 94 et p. 114.
45. SVG, R497/Tr206891, pv de la séance du Comité local de Bruxelles  
du 10/03/1943 et du 16/06/1943.
46. La Sipo-SD, Sicherheitspolizei-Sicherheitsdienst, police de sûreté  
et service de sûreté, c.-à-d. la Gestapo.
47. SVG, R497/Tr206891, pv de la séance du Comité local de Bruxelles  
du 25/06/1943.

48. SVG, R497/Tr202700, pv de la séance commune du Comité local  
de Bruxelles et du Comité directeur du 14/02/1944, art.17.49. S. Brachfeld, 
Ils n’ont pas eu ces gosses, Herzila, 1989, p. 40 ; Avant de devenir 
directrice, Jenny Brinkmann était éducatrice à l’orphelinat israélite et sa 
sœur Erica, secrétaire du Comité local de Bruxelles (SVG, R497/Tr206891, 
liste du personnel de l’AJB du 17 février 1943). Contrairement à ce que 
déclare Marie Albert (op.cit., p.76.), elle n’a pas été déportée à Bergen-
Belsen. Jenny, sa mère Mariam et ses deux sœurs, Lette Helen et Erica, 
munies de faux passeports honduriens, furent internées au camp de 
civils de Dongelberg. Le Honduras étant un pays belligérant, elles sont 
envoyées à Vittel, le 23 février 1944. Leurs faux passeports découverts, 
elles sont alors transférées à Drancy et déportées par le 72e convoi du 
24 avril 1944 à Auschwitz où elles disparurent. (« Brinkmann Jenny », in 
Mémorial de la Shoah, [En ligne], https://ressources.memorialdelashoah.
org/notice.php?q=fulltext%3A%28brinkmann%29%20AND%20id _
pers%3A%28%2A%29&spec _ expand=1&start=4 (consulté le 03/03/2022)).
50. S. Brachfeld, op.cit., p. 44.



108 109

Une ancienne monitrice, Annie Wojczek-Miliband, dite 
Nana, raconte comment le personnel de la rue Allard 
évacua dans l’urgence les enfants en tram jusqu’à l’Institut 
du Sacré-Cœur à Auderghem et au Home Henri Jaspar 
à Tervuren. Ces deux refuges avaient été trouvés grâce 
à Yvonne Nèvejean, directrice de l’ONE, mais également 
membre du CDJ, le Comité de Défense des Juifs. Après 
avoir dicté les préparatifs par téléphone, Lore les rejoint 
dans la soirée à Auderghem où, de manière improvisée, 
tout le monde dort au sol51. 

Après ce sauvetage, nous ne savons pas comment Lore 
vécut la Libération. À partir d’avril 1945, l’AIVG, l’Aide aux 
Israélites Victimes de la Guerre, reprit officiellement  
la tutelle des homes pour enfants de l’AJB et, en 1947,  
la pouponnière d’Uccle ferma ses portes.

	 L’ULB

À la fin de la guerre, la réouverture de l’ULB n’a pas 
échappé à Lore : une photo parue dans Le Soir du 
27 octobre 1945 figurant la rentrée académique  
à l’ULB est retrouvée dans ses archives. 

Chaudement recommandée par divers professeurs, le 
1er octobre 1950, Lore est engagée par l’ULB comme 
lectrice d’allemand en Faculté des sciences sociales, 
politiques et économiques. Elle exerce ensuite différents 
mandats comme chargée de conférence, puis chargée 
d’exercices philologiques à la Faculté de philosophie 
et lettres en philologie germanique52. Tous les deux ans, 
ses mandats doivent être renouvelés, tout comme ceux 
d’Hélène Temerson également lectrice d’allemand, 
engagée en même temps qu’elle et avec qui elle 
partage cette charge à mi-temps53. L’une et l’autre ne 
ménagent pas leurs efforts et les heures qu’elles doivent 
prester sont largement dépassées54. Lore devra attendre 
1956 pour être reconnue comme titulaire de ce lectorat à 
plein temps et toucher des appointements conséquents.
Henri Plard55, renommé professeur de langue et littérature 
allemandes, qui multiplie les louanges à l’égard de Lore 
(compétence, dévouement, travail), revient régulièrement 
à la charge auprès des autorités académiques pour 
qu’elle soit nommée comme chargée de cours. Bien 
que la Faculté reconnaisse ses mérites, son président, 
Chaïm Perelman, voit dans le travail de Lore une 
mission plus pédagogique que scientifique et refuse 
la proposition56. L’ULB a probablement encore du mal  
à nommer une femme.

51. S. Brachfeld, op.cit., p. 177. Sur la pouponnière en général, voir aussi  
p. 174-177 ; je tiens à remercier le fils d’Annie Wojczek, Daniel Wojczek,  
qui m’a permis d’identifier sa maman et sa tante Hélène Auslander sur  
les photographies et m’a donné diverses informations sur sa famille.

Rentrée académique de l’ULB, Le Soir 27/10/1945, MJB.

52. ULB-A&B-ARCH., Fonds documentaire des professeurs, dossier  
Lore Hergershausen 1P-831, fonctions successives et différents  
mandats 1950-1969.
53. Comme nous l’avons déjà vu, ces 2 femmes ont plusieurs points 
communs. Toutes deux formées à l’ULB et partageant un même amour 
pour la culture allemande, leur chemin s’est croisé de nombreuses fois 
avant qu’elles ne finissent collègues (P. Falek, op.cit., p. 143 et p. 156).
54. Pour obtenir un nouveau mandat, Lore fait un rapport au président de 
l’École de commerce sur ses années d’enseignement 1951-1952 et conclut 
par un total de vingt-huit heures de cours par semaine (ULB-A&B-ARCH., 
Fonds documentaire des professeurs, dossier Lore Hergershausen 1P-831, 
lettre du 14/05/1952)
55. ULB-A&B-ARCH., Fonds documentaire des professeurs, dossier Lore 
Hergershausen 1P-831 ; Avant d’ enseigner à l’ULB en 1945, Henri Plard,  
alors étudiant à l’École normale à Paris, est interné trois mois à Drancy  
en juin 1942 pour avoir porté un simulacre d’étoile jaune à son veston  
pour protester contre les mesures allemandes à l’encontre des Juifs.  
(« Henri Plard », [En ligne], https://fr.wikipedia.org/wiki/Henri _ Plard  
(consulté le 10/03/2022)).
56. ULB-A&B-ARCH., Fonds documentaire des professeurs, dossier  
Lore Hergershausen 1P-831, bureau du 10 avril 1962.

Reconnue comme excellente pédagogue par ses 
étudiants, Lore enchaine également les publications 
dans différentes revues et donne des conférences et 
des récitals de poésie au Palais des Beaux-Arts et à 
l’Institut des Hautes Études. Elle est finalement nommée 
comme titulaire et chargée de cours en 1970 et devient 
alors suppléante d’Henri Plard. En 1976, Lore prend sa 
retraite et obtient le titre honorifique de chargée de 
cours honoraire, après plus de 26 ans de bons et loyaux 
services à l’ULB. 

La suite de son histoire jusqu’au 17 mai 1984, date  
de son décès, n’est guère aisée à retracer, faute  
de sources. Dans son dernier agenda datant de  
1984, Lore note encore soigneusement les cycles  

de linguistique à suivre les week-ends à l’ULB. Âgée  
de 78 ans, elle projetait encore de s’y rendre pour  
un colloque prévu à la fin du mois.

À partir d’un don de quelques archives, nous voyons qu’il 
est possible de retracer le parcours d’une existence. Mises 
bout à bout, ces histoires de vies singulières forment le 
substrat sur lequel nous pouvons entre autres nous baser 
pour reconstituer l’histoire des communautés juives de 
notre pays. C’est pourquoi en tant qu’archiviste, je ne 
saurais trop inciter les familles et les associations juives 
de prendre conscience de l’utilité de préserver leurs 
documents d’archives, photographies et objets, si minimes 
puissent-ils paraître, car le travail de mémoire passe 
également par là.

Médaille de l’ULB « En hommage à Lore Hergershausen 1956-1976 » reçue lors de sa pension, recto-verso, MJB.



110 111

L’Année des Justes.  
Une idée née au sein du Musée Juif de Belgique

par Adolphe Nysenholc, Président de L’Enfant Caché

	 « Le souvenir du Juste est une bénédiction »
	 Psaumes LXXVI, II 

	 Le projet

En 2019, M. Philippe Blondin, Président du Musée Juif de 
Belgique, soutient l’idée d’une année d’hommage aux 
Justes de Belgique et suggère à Mme Alexandra Bourla qui 
l’a émise de prendre contact avec le Président de L’Enfant 
Caché. Ce dernier accepte aussitôt de mettre ce projet 
sur pied. La reconnaissance à rendre aux sauveurs est 
l’une des missions de cette association et est inscrite dans 
ses statuts. C’est naturellement donc que L’Enfant Caché 
s’affaire tous azimuts pour cultiver le souvenir de ces 
personnes secourables et encourage ses membres à les 
faire reconnaître auprès de Yad Vashem comme Justes 
parmi les nations.

Malgré la modestie de ces sauveurs, dont le signe de 
reconnaissance est trop souvent l’anonymat, il s’agit 
véritablement de héros : des femmes et des hommes au 
courage tranquille qui ont simplement dit « non » aux lois 
injustes et criminelles qui frappaient leurs concitoyens 
juifs. Ils ont fait preuve d’abnégation pour sauver, sans 
discrimination, l’humanité qui se trouve en chaque 
individu. Ils sont des modèles pour les jeunes. Ces braves 
qui par leurs actes ont apporté une solution adaptée au 
problème singulier du nazisme, un fascisme antisémite 
aveugle, ont contribué à préserver l’honneur de la 
démocratie dans la pratique de ses valeurs et du vivre-
ensemble. 

Aussi, les Justes en sauvant les Juifs pendant la guerre ont 
permis à la communauté juive de survivre. Les membres 
ont pu alors pour certains développer des projets 
culturels, comme de fonder un Musée !

	 Souvenirs de l’Année

	 « Les Justes nous ont sauvés, désormais  
à nous de les sauver » A. Nysenholc

L’organisation de cette Année a été une aventure. Le 
président de L’Enfant Caché et Mme Bourla, l’initiatrice 
du projet, ont pris leur bâton de pèlerin et sont allés 
rencontrer à Malines, où ils ont été très bien reçus, 
le cardinal Monseigneur De Kesel. L’idée était de lui 
suggérer d’organiser des événements en l’honneur des 
134 prêtres et sœurs qui ont sauvé des enfants juifs en 
les cachant dans des couvents et au sein de familles 
d’accueil.

30e anniversaire de L’Enfant Caché dédié aux Justes. Au premier rang :  
Luc Dardenne, Hélène Potezman, Philippe Blondin, le rabbin Albert Guigui, 
Philippe Close.

Sophie, L’enfant cachée (V. Ruff et F. Caulier, CCLJ, 2013) raconte l'histoire de Sophie Rechtman 
© Audrey Elbaum.



112 113

Dans cet esprit, le 3 octobre 2022, des plaques 
commémoratives en hommage à l’abbé Jean Cottiaux 
et à Juliette Putzeys ont été apposées par la commune 
de Burdinne. M. Jean Rennert, « enfant sauvé », est venu 
pour la circonstance des États-Unis avec douze membres 
de sa famille. Animée par la fanfare royale de Braives, 
Le Progrès, la journée fut festive et chargée en émotions.
La même démarche a été entreprise auprès de 
M. Steven Fuite, Président de l’Église protestante unie 
de Belgique, dont les archivistes enthousiastes sont en 
train de compléter une liste existante de trente-quatre 
Justes protestants et de rechercher ceux qui parmi ces 
nouveaux sauveurs mériteraient cette distinction, la plus 
haute accordée par l’État d’Israël.

	 La Grande Synagogue de l’Europe 
Dès le début du projet, le Président du Consistoire central 
israélite de Bruxelles, M. Philippe Markiewicz, a été 
favorable à l’idée d’inaugurer l’Année des Justes dans la 
Grande Synagogue de l’Europe. Finalement, après un an 
d’attente pour cause de pandémie, l’inauguration eu lieu 
le 7 novembre 2021. M. Markiewicz, M. le Bourgmestre 
Philippe Close, le Prince de Ligne et le Grand rabbin 
Guigui y prirent la parole, en présence des nombreux 
descendants de Justes. Conduite par Thomas Gergely, 
la cérémonie a été diffusée dans l’émission Shema Israël 
par la RTBF1. 

	 Le Parlement de la Région de Bruxelles-Capitale
Le contact a aussi été pris avec le CCOJB, le Comité 
de coordination des organisations juives de Belgique, 
qui a collaboré à la séance de lecture des 464 noms 
de Justes bruxellois au Parlement de la Région de 
Bruxelles-Capitale. Ces noms ont été gravé sur une 
plaque commémorative, dévoilée dans la belle salle des 
glaces par le président Rachid Madrane le 25 janvier 
2022. La séance fut conduite avec dignité par Jonathan 
de Lathouwer. La présidente du Forum der Joodse 
Organisaties d’Anvers, Mme Regina Suchowolski-Sluszny, 
et le président de L’Enfant Caché ont répondu, non sans 
émotion, aux questions des élèves de l’Athénée Joseph 
Bracops et de l’Atheneum Brussel présents : « Comment se 
passait une journée pendant la guerre ? », « Avez-vous eu 
faim ? »… Les reportages réalisés à cette occasion ont été 
retransmis par la RTBF, RTL et Bx12. 

Plaques commémoratives pour Juliette Putzeys et l’Abbé Jean Cottiaux, Justes parmi les nations, à Burdinne © J.P. Boland.

Plaque commémorative des 464 Justes de Bruxelles, inaugurée au Parlement Bruxellois.

1. Elle est visible en ligne sur le site de la Grande Synagogue : https://www.
synaregence.eu/copy-of-expo-photos-2019-2020. Les textes des orateurs 
seront publiés dans la Revue La Centrale.

2. Pour RTL : https://www.rtl.be/info/video/802508.aspx ; Pour la RTBF : https://
www.rtbf.be/article/un-hommage-aux-464-bruxellois-reconnus-comme-
justes-parmi-les-nations-10921996 ; https://bx1.be/categories/news/
le-parlement-bruxellois-rend-hommage-aux-464-justes-parmi-les-nations-
de-la-capitale/ https://www.rtl.be/info/video/802508.aspx ; Pour BX1 : https://
bx1.be/categories/news/le-parlement-bruxellois-rend-hommage-aux-464-
justes-parmi-les-nations-de-la-capitale/

	 L’Hôtel de Ville de Bruxelles
La célébration du 30e anniversaire de L’Enfant Caché qui 
s’est déroulée dans la salle gothique de l’Hôtel de Ville 
de Bruxelles, où nous avons été généreusement accueillis 
par son Bourgmestre Philippe Close, a été dédiée à nos 
sauveurs. Le Baron Jacques Brotchi, président honoraire 
du Sénat, nous a relaté son expérience émouvante 
d’enfant caché, tandis que Sandrine Borkowski, nous 
a entretenu des résultats de l’étude qu’elle a consacré 
aux enfants cachés à l’Université Catholique de Louvain. 
À cette occasion, L’Enfant Caché a remis à Hélène 
Potezman un diplôme d’honneur pour l’activité qu’elle 
mena sans relâche en faveur des Justes durant plus de 
deux décennies. La séance s’est clôturée par un cocktail 
dînatoire au cours duquel le réalisateur Luc Dardenne 
nous a fait l’honneur de se joindre3. 

3. On peut revoir le déroulé de cette journée mémorable sur YouTube :  
https://www.youtube.com/watch?v=iNJTmL0qQ _ w&ab _ channel=asblmelismes

À l’Hôtel de Ville de Bruxelles, Jacques Brotchi raconte comment il fut sauvé.



114 115

	 Le Musée Juif de Belgique
Pour couronner cette Année, notre espoir est que le 
Musée Juif de Belgique puisse consacrer un espace aux 
Justes belges dans sa nouvelle exposition permanente. 
Eux qui ont enseigné par l’exemple l’amour du prochain, 
ont montré qu’il est possible de risquer sa vie pour l’Autre : 
on peut s’en inspirer aujourd’hui encore pour lutter contre 
toutes formes de haine, celle des Juifs toujours d’actualité 
comme celle réservée à d’autres communautés. Un tel 
lieu dédié à ces courageux sauveurs, qui n’ont pas hésité, 
malgré le danger, à manifester leur solidarité fraternelle 
sera sans aucun doute plébiscité par leurs descendants, 
qui en le visitant seront fiers d’y retrouver leurs aïeux mis  
à l’honneur sur l’arbre ramifié de la mémoire.	 L’Institut d’Études du Judaïsme

Par l’entremise du Professeur Isy Pelc, administrateur de 
L’Enfant Caché, le 21 novembre 2021, s’est tenu à l’Institut 
d’Études du Judaïsme (IEJ) sur le campus de l’ULB, un 
colloque international sur la problématique des Justes. 
Beate Klarsfeld y était l’invitée d’honneur. Les titres des 
communications, les unes plus intéressantes que les 
autres, peuvent être consultés sur le site de L’Enfant 
Caché4.

Toutes ces manifestations se sont déroulées en présence 
du Président du Musée Juif de Belgique, M. Philippe 
Blondin, que nous remercions pour ses encouragements, 
son soutien et sa fidélité. 

	 Le CCLJ
Le CCLJ nous a permis de réaliser en ses locaux, le 
19 décembre 2022, un autre rêve majeur de cette Année, 
un Salon du livre de l’enfant caché. En effet, ceux qui ont 
raconté leur enfance ont parlé de ceux à qui ils doivent 
leur survie. Une quinzaine d’auteurs étaient présents pour 
la séance de signature. Une bonne occasion pour les 
descendants de sauveurs et ceux de sauvés d’échanger 
sur leur histoire respective et de créer des liens. Il y eut de 
belles rencontres et la Directrice culturelle du lieu, Sylvie 
Poffé, a conclu, en nous gratifiant d’un large sourire : 
« C’était un très beau succès ».

Colloque sur « Les Justes » à l’IEJ. Psychologie : Nathalie Zajde et Julien Klener. 
Littérature : Adolphe Nysenholc. Le Mur des Justes : Daniel Weyssow et A. Willy 
Szafran.

En hommage à leurs sauveurs, quelques livres écrits par les présidents et 
présidentes de L’Enfant Caché : Sophie Rechtman, Régina Sluszny, Marcel 
Frydman, Marka Syfer, Adolphe Nysenholc.

	 Musica Mundi
Le professeur Isy Pelc, encore une fois, nous a permis  
de rentrer en contact avec la directrice de Musica  
Mundi, Mme Hagit Hassid-Kerbel. Le concert organisé  
dans son école en l’honneur de la Reine Élisabeth,  
Juste parmi les nations, et en présence du Prince de 
Ligne, magnifiquement exécuté par de jeunes virtuoses,  
a été gratifié d’une standing ovation.

« En principe, un musicien doit jouer juste. Et les sauveurs 
de vie ont été des citoyens qui agissaient juste », a 
rappelé votre serviteur. « Il y a des femmes et des hommes 
qui ont aimé les enfants juifs qu’ils ont secourus, soignés, 
choyés : malgré les fausses notes de la guerre, ils ont réussi 
à établir des accords parfaits. En dépit de la cacophonie 
de la Shoah, ces résistants tranquilles ont préservé par 
leur amour du prochain un sens de l’harmonie sociale. 
Ils ont joué en secret la mélodie silencieuse des droits de 
l’homme, cette basse continue de la civilisation. Fort isolés 
et ignorant des autres bienfaiteurs, ils furent les solistes 
d’un grand chœur dispersé à travers le pays murmurant un 
chant inouï, l’hymne de la paix espérée. Il est juste de les 
appeler Justes. »

	 Le Mémorial national
Un point fort pour l’avenir sera la création d’un Mur des 
Justes au Mémorial national aux Martyrs et Héros juifs, lieu 
hautement symbolique à Anderlecht, qui a l’assentiment 
de tous et en faveur duquel nous avons milité. En effet, 
les Justes ayant sauvé les enfants des déportés, il y a lieu 
d’y associer leurs noms, d’autant qu’ils seront inscrits à 
côté des noms des résistants juifs, les Justes ayant été des 
résistants à leur manière. Ce volet mémoriel achèvera la 
réalisation du triptyque qui avait été conçu dès le départ 
par les fondateurs de ce haut lieu du souvenir.

Une des 13 solistes applaudis, entre autres, par S.A. le Prince de Ligne et sa famille, descendants de Justes.

4. « L’Enfant Caché asbl », [En ligne], http://www.enfant-cache.be/

Inauguration de l’Année 
des Justes dans la Grande 
Synagogue de l’Europe. 
Philippe Close, le Bourgmestre 
de Bruxelles et Son Altesse  
le Prince de Ligne.



116 117

Les enfants cachés,  
les sauveurs et les Justes 

par Alexandra Bourla, Initiatrice et coordinatrice du projet L’Année des Justes 
En résidence au Musée Juif de Belgique

Ce dont on ne parle pas n’a jamais existé, 
Ceux dont on ne parle pas n’ont jamais existé 
non plus.

En Belgique, avant la Seconde Guerre mondiale, la 
communauté juive compte plus de 60.000 membres, 
dont 95% n’ont pas la nationalité belge. Entre le 24 août 
1942 et le 31 juillet 1944, 24.908 Juifs seront déportés, dont 
4.080 enfants de moins de 15 ans. Aucun enfant de moins 
de 13 ans ne reviendra1. Néanmoins, en cette période de 
grandes pénuries et de dangers extrêmes2, des milliers de 
citoyens belges réussiront à cacher et à sauver environ 
30.000 Juifs de la déportation et de l’extermination, dont 
près de 5.000 enfants. Qui sont ces citoyens, la plupart 
encore et toujours anonymes, qui n’ont été ni mentionnés 
dans les livres d’histoire, ni officiellement reconnus comme 
résistants par les autorités nationales ?

Afin de répondre à ces questions, L’Année des Justes a 
été lancée en avril 2021, placée sous le haut patronage 
de sa Majesté le Roi. Hommage aux Justes parmi les 
nations de Belgique, cette initiative a été développée 
par l’association L’Enfant Caché et chaleureusement 
accueillie par le Musée Juif de Belgique. 

L’objectif de ce projet est de rechercher, de faire 
connaître et reconnaître ces héros silencieux en 

profitant de la présence de témoins directs, les enfants 
cachés : eux peuvent nous raconter leur vécu et nous 
faire connaître ceux et celles à qui ils doivent leur survie.

Cette recherche nous a permis, entre autres, de 
faire un premier « état des lieux », non-exhaustif, sur 
l’existence d’informations, de documents, d’archives et 
de témoignages les concernant. Ceci nous a amené à 
constater également le nombre de lacunes encore à 
pallier dans ce domaine. 

	 Le contexte

À partir de 1940, ce sont dix-huit ordonnances coercitives, 
les lois anti-juives, qui sont promulguées, décrétant 
l’obligation de recensement des Juifs et les privant peu 
à peu de leur liberté, de leur économie et de leurs droits 
dans une indifférence presque générale. 

Ce sont deux de ces ordonnances qui vont provoquer 
les « deux points de rupture » d’une grande partie de la 
société belge vis-vis de l’occupant3 : le 1er juin 1942, le 
port obligatoire de l’étoile jaune pour tous les Juifs dès 
l’âge de six ans et dès juillet 1942, les violentes rafles de 
Juifs par les SS dans les grandes villes pour les envoyer 
à la caserne Dossin à Malines, puis à Auschwitz. La 
« Solution finale » s’organise et pour avoir une chance 
de survivre, les Juifs doivent rentrer au plus vite en 
clandestinité.
 
Une partie de la population belge est révoltée par la 
violence exercée par les SS et en quelques mois, un 

Le Jardin des Justes inauguré en 1996 à Yad Vashem © DR. Murs gravés des noms des Justes dans le jardin qui leur est consacré à Yad Vashem 
© Shmuel Bar-Am.

1. A. Nysenholc, L’Enfant sauvé, Bruxelles, 2018, p. 16.
2. Aucune loi officielle n’interdisait d’aider les Juifs mais au moindre 
soupçon, c’était l’arrestation immédiate du suspect, suivi d’un 
emprisonnement entre 3 et 6 mois (à Bruxelles), impliquant interrogatoires 
et tortures, suivi généralement de la déportation vers les camps en 
Allemagne. 3. R. Van Doorslaer (dir). La Belgique docile, Bruxelles, 2007, p. 1076-1081.



118 119

formidable élan de solidarité va se former grâce à 
des dizaines de milliers de courageux citoyens belges, 
flamands ou wallons, riches ou pauvres, ruraux ou urbains, 
qui directement ou indirectement vont permettre aux Juifs 
de survivre. 
 
De nombreux réseaux se mettent alors en place comme 
le Comité de Défense des Juifs (CDJ)4 ; l’Œuvre Nationale 
de l’Enfance (ONE)5 ; le Front de l’indépendance (FI) ; 

les Églises catholiques et protestantes, des réseaux laïcs 
officiels6 ainsi que l’aide ponctuelle d’autres organisations 
clandestines7. Au total, ce seront plus de 270 institutions 
belges, laïques ou religieuses8, qui cacheront des Juifs 
sous de fausses identités. 

	 Les Justes parmi les nations 

Être reconnu Juste parmi les nations est le point d’orgue 
d’un long processus qui peut durer jusqu’à deux ans. Il 

débute d’abord par le désir d’un sauvé d’honorer ses 
sauveurs. Pour cela, il devra établir un dossier certifié qui 
sera scrupuleusement étudié et éventuellement accepté 
par le Département des Justes de Yad Vashem9. Le titre 
de Juste parmi les nations est uniquement réservé, selon 
la définition de Yad Vashem, « à des citoyens non-juifs 
qui se sont distingués, sans buts lucratifs, de l’indifférence 
générale en n’hésitant pas à mettre en péril leur propre 
vie et celle de leur famille, dans le but de sauver des juifs, 
de la déportation vers les camps d’extermination nazie ». 
Il s’agit de la plus haute distinction attribuée en Israël 
à des non-Juifs. Au cours d’une émouvante cérémonie, 
les récipiendaires reçoivent un diplôme d’honneur à leur 
nom ainsi qu’une médaille dans laquelle est gravée la 
phrase du Talmud : « Quiconque sauve une vie, sauve 
l’univers tout entier ».

La Belgique s’honore, en juillet 2022, de 1.774 Justes 
parmi les nations. Le nombre de Justes comparé au 
nombre de sauveurs semble très faible, mais obtenir ce 
titre n’a rien d’évident. Beaucoup de sauveurs n’ont pas 
pu être honorés pour de multiples raisons. D’abord parce 
que, au-delà de la complexité de l’élaboration du dossier 
pour la reconnaissance et de la lenteur de la procédure, 
l’existence de Yad Vashem était peu connue en dehors 
d’Israël avant les années 1970.

D’autres motifs expliquent ce nombre relativement 
faible : de nombreux sauveurs n’ont pas voulu de 
reconnaissance, estimant avoir simplement fait leur 
devoir ou se satisfaisant de l’excellente relation qu’ils 
avaient gardé avec leurs protégés. Certains enfants 
étaient trop jeunes pour se souvenir où et chez qui 
ils avaient été cachés, d’autres ressentaient un sourd 
conflit de loyauté vis-à-vis de leur mère biologique. Pour 
d’autres, le traumatisme d’avoir été un enfant caché 
restait trop prégnant que pour retourner vers leur passé. 
Nombre d’entre eux ont quitté la Belgique ou d’autres 
encore ignoraient que la reconnaissance pouvait être 

accordée, à titre posthume, à la descendance directe 
d’un sauveur décédé. Certaines personnes sauvées sont 
malheureusement elles-mêmes décédées, avant même 
d’entreprendre les démarches de reconnaissance de 
leurs sauveurs. 
 
La base de données mise en ligne sur le site de Yad 
Vashem10, concernant les Justes du monde entier dont 
ceux de Belgique, est très bien étayée. Le souci est que 
la fonction de cette institution est de recevoir les dossiers, 
les étudier, les vérifier puis, si la reconnaissance est 
acceptée, de publier sur leur site les informations qui lui 
sont apportées. Elle n’a pas les moyens logistiques de 
faire elle-même, pour chaque pays, les recherches sur  
les informations éventuellement manquantes. 

Voici deux exemples de carences : 

	 Les enfants oubliés 
Dans la section des Justes parmi les nations, il manque de 
nombreux noms d’enfants cachés dans des institutions. 
Au Musée Juif de Belgique, par exemple, l’une des 
membres de l’équipe ne trouve pas son nom dans la liste 
des enfants cachés du pensionnat où elle a vécu deux 
ans avec sa sœur. La mère supérieure fut bien reconnue 
Juste, mais seule une dizaine de noms de filles cachées 
sont mentionnés sur le site, alors que, d’après notre 
collègue, elles étaient au moins une vingtaine.

	 Les femmes oubliées
Les Justes inscrits sur la liste de Yad Vashem sont, pour 
la plupart d’entre eux, des couples. Mais très souvent, le 
nom de jeune fille de l’épouse n’apparaît pas, cet usage 
étant encore fréquent dans les années 1980. Pourtant, ce 
sont elles qui, bien souvent, ont été la clé de voûte des 
sauvetages réussis ! La conséquence de cette omission 
est que ces femmes ne pourront plus être identifiées 
après deux ou trois générations à moins d’une recherche 
poussée.
 
	 Les sauveurs 

Pour les sauveurs qui n’ont pas été reconnus Justes, 
les informations les concernant ne sont quasiment 
regroupées nulle part. Cela implique d’exhumer les 

4. Le CDJ pourvoira aux faux-papiers, aux cartes de ravitaillement,  
aux soins de santé et aux lieux de cache de 12.000 Juifs, dont environ 
2.500 enfants grâce, entre autres, à l’aide et au courage d’un groupe de 
jeunes femmes juives et non juives. (L. Steinberg, Le Comité de Défense 
des Juifs en Belgique, 1942-1944, Bruxelles, 1973).
5. Organisation officielle belge de protection et placement d’enfants,  
dont la directrice est également membre secrète du CDJ. Son large 
réseau permettra de loger et de nourrir des milliers de Juifs.

9. En 1953 est créé, à Jérusalem, l’Institut international pour la mémoire 
de la Shoah. En 1962, devant la quantité croissante de demandes de 
reconnaissance des Justes, Yad Vashem décide d’établir le Département 
des Justes.10. «The Righteous Among the Nations Database», [En ligne],  
http://righteous.yadvashem.org (consulté le 23/06/2022).

6. Les homes de la Reine Élisabeth, les colonies du Foyer Léopold III,  
les foyers Solvay, les colonies de La Croix Rouge, la Ligue Braille, etc.
7. Telles que l’Armée Secrète, le Réseau Comète, la Mission Socrate, 
les Partisans Armés, la Brigade Piron, le Réseau Zéro, le mouvement 
Renseignements et Actions, et bien d’autres.
8. S. Brachfeld, Merci de nous avoir sauvés, Bruxelles, 2007, p. 644-650.

Diplôme d’honneur décerné par Yad Vashem 
© Yad Vashem.



120 121

archives, les compiler, les trier puis les encoder pour les 
analyser et les diffuser. Comme l’a déclaré A. Nysenholc, 
président de l’association L’Enfant Caché : « Comme 
à ce jour, nous ne sommes pas en mesure de citer les 
milliers de sauveurs, je lance un appel pour que les 
autorités de ce pays, et même de l’Europe, fassent un 
travail approfondi en vue de mettre à l’honneur ceux qui 
furent parmi leurs meilleurs citoyens. Cela devrait se faire 
là où le Yad Vashem n’a pas les moyens de l’accomplir 
(par exemple en l’absence de demandes de sauvés), 
puisque c’est ici, en Belgique que se trouvent les archives 
officielles et autres traces11 ».
 
Un bon début aurait pu avoir lieu lorsqu’en 1999, un arrêté 
royal du gouvernement belge a décidé de décerner un 
titre de Juste belge à des personnes qui avaient le statut 
de résistant civil et qui avaient sauvé des Juifs12, mais les 
délais et les restrictions imposées ont empêché que le 
projet aboutisse. 

	 Faire connaître par la diffusion

Il reste encore de nombreux points épineux à 
investiguer comme par exemple les plus de 3.000 noms 
inscrits dans les carnets et documents des grandes 
organisations comme celles de l’AJB, du CDJ ou de l’ONE. 
Malheureusement, ce nombre n’est pas fiable. D’un côté, 
il existe des doublons (enfants ayant transité par différents 
réseaux) et de l'autre, des noms ont été complètement 
inventés pour pouvoir bénéficier de plus de timbres  
de ravitaillement13. 

Il en va de même pour le manque d’informations 
sur la plupart des 270 différents lieux des réseaux 
d’hébergement officiels : nombre de ces institutions 
n’existent plus ou ont changé de noms. La recherche  
de leurs archives sera laborieuse, probablement souvent 
décevante, mais évidemment nécessaire.

Si le devoir de mémoire est essentiel, le devoir d’Histoire 
l’est presque tout autant. Il existe quantité d’archives, 

de biographies et de témoignages : ce serait vraiment 
regrettable de ne pas faire l’effort de les rechercher et  
de les regrouper avant leur disparition définitive et leur 
mise en doute éventuelle par des esprits négationnistes.

Parallèlement à la recherche des archives et au 
regroupement d’informations, un autre volet de notre 
projet est de transmettre les valeurs de Justes et de 
sauveurs : non seulement elles sont nobles mais aussi 
parce qu’elles sont utiles et légitimes, que ce soit sur  
le plan pédagogique, psychologique ou sociétal.
 
	 Dans les écoles
Il est devenu indéniable qu’il y a là une difficulté sans 
cesse croissante à parler frontalement de la Shoah. 
Présenter les sombres visions de la persécution à travers 
l'histoire des enfants cachés, des sauveurs et des Justes 
permettra une autre approche. Cela enseignera aux 
jeunes générations que le choix de la désobéissance et 
la solidarité sont toujours une option. De plus, ces héros 
positifs peuvent favoriser un phénomène d’identification.
 
	 Dans les Musées
En mai 1999, Maurice Konopnicki, lui-même enfant 
caché, a créé à Charleroi, la Maison des Justes, qui 
deviendra le Musée des Justes. Ce dernier était à la fois 
fixe et itinérant pour qu’un maximum d’écoliers puissent 
avoir accès à son contenu. Ce musée disparaîtra au 
décès de son concepteur14. Ce fut, à notre connaissance, 
le premier et encore unique musée au monde de ce  
type hors d’Israël. 

Il nous semble légitime que les Justes et les sauveurs 
puissent bénéficier d’un espace dans les musées juifs 
pour mettre en avant cet épisode héroïque, positif et 
solidaire de l’histoire de la Shoah. La création d’un 
centre de documentation, par exemple, permettrait aux 
visiteurs de les découvrir, mais également aux familles 
concernées d'y trouver des informations sur leurs aïeux et 
qu’ainsi la « légende familiale » devienne fait historique.

Dans les musées dédiés à l’histoire de la Belgique 
ou à la Résistance, un « corner » pourrait être aussi 
réservé à ces résistants silencieux15. Tous ces Justes et 
sauveurs, provenant de (presque) toutes les communes 
de Belgique16 et de toutes les classes sociales, ayant 
partagé le même sens de l’éthique et la même bravoure, 
mettraient en exergue un bel aspect du caractère 
national de notre pays, en dépit de ses diversités.

Enfin, la création d’un Musée des Justes à Bruxelles, 
capitale de l’Europe, serait idéale pour faire connaître 
ces presque 30.000 citoyens extra-ordinaires que sont  
ces Justes, toujours inconnus du grand public. 

		  Faire reconnaître par des actes

Un certain nombre d’actions concrètes pourraient,  
en outre, être entreprises : 
-	 Octroyer une reconnaissance nationale17 aux Justes  
et sauveurs belges restés encore anonymes, comme  
le fait depuis longtemps la communauté juive18. 
-	 Honorer ces résistants silencieux conjointement aux 
résistants « officiels » lors des commémorations annuelles 
devant les monuments aux morts.
-	 Contacter les quelques centaines de communes où 
les Juifs ont été cachés, pour qu’elles organisent à leurs 
convenances un hommage à leurs sauveurs locaux19, 
incluant la participation d’écoliers « préparés » pour  
qu'ils comprennent les raisons de cette cérémonie.

Médaille des Justes parmi les nations en hommage 
posthume à Léopold et Thérèse Debecker pour avoir 
sauvé Julien Mendelewicz, coll. MJB.

13. B. Garfinkels, Les Belges face à persécution raciale, 1940-1944, 
Bruxelles, p. 77.

14. Il semblerait qu’à son décès, sa famille ait transféré au Mémorial de  
la Shoah, à Paris, plus de 120 caisses d’archives du Musée des Justes.

15. Le « corner » réservé aux Justes au musée Kazerne Dossin, à Malines,  
en est un excellent exemple.
16. On se reportera à la carte établie par Dorien Styven de la Kazerne 
Dossin. (A. Nysenholc, op. cit., p. 207).
17. Les Justes de France font partie de l’histoire nationale française et, 
depuis 2007, ils sont inscrits au Panthéon, nécropole vouée à honorer  
les grands personnages ayant marqué l’histoire de France.
18. Il y a eu des dizaines de cérémonies de « gratitude » en Belgique 
de la part des communautés juives. Parmi les cérémonies les plus 
« majestueuses », il est à mettre en exergue celle qui eut lieu en 1946,  
au Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, en présence de la Reine Élizabeth 
– qui sera en 1998 nommée Juste parmi les nations – où environ 1.500 
diplômes, longtemps avant la création de Yad Vashem, seront remis à 
des sauveurs. Citons aussi celle de 1980, à Forest National où, là aussi, 
quelques 2.000 sauveurs ont été honoré. Sans oublier l’Année des Justes 
2021-2022, placée sous le haut patronage de sa Majesté le Roi.
19. Poses de plaques mémorielles avec une cérémonie, comme 
récemment dans les communes de Burdinne et d’Acosse (Province  
de Liège) ou encore au Parlement bruxellois.

11. A. Nysenholc, « L’Inauguration de l’Année des Justes », EC Info, 94, 
Bruxelles, 2021.
12. Arrêté publié le 19 avril 1999. (S. Brachfeld, Merci de nous avoir sauvés, 
Bruxelles, 2007, p. 626). 



122 123

-	 Proposer à leurs syndicats d’initiatives d’organiser  
des parcours de mémoire20 dans leur région21.
-	 Honorer les Justes de chaque communauté22 en 
organisant l'événement adéquat qui permette à leurs 
membres et aux descendants de ces Justes de découvrir 
et d'apprécier leur passé héroïque.
-	 Organiser des réunions entre les descendants de  
ces groupes de Justes ou de sauveurs et les enfants  
(ou leurs descendants) qu’ils ont cachés.

Itinéraires de promenade sur les traces des enfants juifs cachés au home  
Reine Élisabeth à Jamoigne © Syndicat d’initiative Vierre & Semois.

Carte des lieux de caches en Belgique établie par Dorien Styven © Kazerne Dossin.

C’est lors de ces réunions que pourrait peut-être se  
trouver la facette la plus importante de tout ce projet :  
la rencontre avec l’Autre. Rencontre entre celui qui,  
sans le courage de ses aïeux, n’aurait aucune raison  
de rencontrer celui qui, sans ce même courage, n’aurait 
jamais survécu. L'évocation de ce moment historique  
et émotionnellement puissant pourrait favoriser, si  
besoin était, la sensibilisation à la culture de l’autre  
et la dissolution de certains mythes, stéréotypes ou 
préjugés, ainsi que contribuer à la création de nouveaux 
ponts entre ces deux cultures.

	 Conclusion

Le concept de l’Année des Justes a été initié il y a 
environ trois ans et depuis, nous avons exploré différentes 
directions, développé de multiples contacts, organisé un 
ensemble d’événements et proposé à des associations et 
à des institutions mémorielles de partager et de regrouper 
leurs informations.

Ce travail de recherche que nous avons effectué nous 
a aussi permis de découvrir la quantité de lacunes à 
combler. Il nous a aussi et surtout révélé toute sa raison 
d’être : aujourd’hui, plus que demain, il est urgent que 
notre génération puisse encore exhumer, regrouper et 
diffuser un maximum d’informations pour les pérenniser, 
avant qu’elles ne soient totalement oubliées dans les 
réserves des fonds d’archives. 

Depuis le début de notre projet, nous avons remarqué 
une forte et sympathique curiosité de la part d’un 
public qui n'est pas directement concerné par ce 
sujet. Nous avons aussi reçu de nombreuses demandes 
d’informations provenant de descendants de sauveurs.

Mais, étonnamment, c’est chez les jeunes que réside 
le plus grand intérêt. Les enfants cachés, les derniers 
témoins de cette époque, sont toujours surpris et émus  
lors de leurs témoignages dans les écoles : à chaque  
fois, ils font salle pleine, racontent leur histoire dans un 
silence quasi religieux, puis sont bombardés de questions.

Actuellement en Belgique, rechercher des informations 
sur ses aïeux Justes ou sauveurs relève d’un parcours 

du combattant. Les plus motivés des descendants 
devront s’atteler, malgré la généreuse bienveillance 
des archivistes, à de laborieuses recherches d’archives 
disséminées dans de multiples institutions23 dédiées à  
la mémoire à travers tout le pays et de par le monde. Il 
est évident que la plupart abandonneront rapidement.

Avec les moyens actuels de la technologie, toutes 
les institutions concernées pourraient regrouper leurs 
informations sur un seul site en ligne, national, accessible 
à tous. Cela permettrait à chaque descendant de Justes, 
de sauveurs ou d'enfants cachés, d’où qu’il soit, de 
retrouver aisément la passionnante et courageuse histoire 
de ses aïeux. Et ainsi de pouvoir la partager fièrement,  
de génération en génération, avec les siens.

Notre projet n’est pas qu’un devoir de mémoire, il est  
un privilège et un honneur à réaliser.

23. Pour n’en citer que quelques-unes en Belgique : les Archives générales 
du Royaume, Bruxelles ; le Centre de ressources historiques namuroises ; 
le Centre de documentation du musée Kaserne Dossin, Malines ; le 
Centre d’études et de documentation guerre et société contemporaines 
(CegeSoma), Bruxelles ; le Service Archives des Victimes de la Guerre, 
Bruxelles, sans oublier le Musée Juif de Belgique.

20. « Si Jamoigne. Vierre et Semois. », [En ligne], www. sijamoigne.be ;  
Voir aussi le réseau des Villes et Villages des Justes de France.
21. Tels que les trois itinéraires mémoriels proposés aux touristes autour  
du village de Jamoigne-sur-Semois (Chiny) et le château de Faing (Home 
Reine Élisabeth) où 87 enfants juifs ont été cachés et sauvés. La directrice, 
son mari et leurs dix-huit éducateurs ont été reconnus Justes parmi les 
nations.
22. Comme l’Église catholique, la noblesse, les protestants, les médecins, 
les postiers, etc.



125

Informations pratiques

Archives

Le dépôt des archives du Musée comprend des 
fonds privés, des archives d’associations juives, des 
documents relatifs à la vie du Musée Juif de Belgique, 
mais également le précieux « Registre des Juifs » (1940). 
L’inventaire général des différents fonds est accessible  
sur notre site internet.

Les archives du Musée Juif de Belgique sont ouvertes  
au public sur rendez-vous du lundi au vendredi  
de 9h à 17h.

Pour tout renseignement, prise de rendez-vous ou  
don d’archives, vous pouvez contacter l’archiviste : 
Mme Sophie Collette

Tel : +32 2 500 88 29
E-mail : sophie.collette@mjb-jmb.org

Bibliothèque

La bibliothèque du Musée contient plus de 16.000 livres 
consacrés au judaïsme, classés en sections « Art », 
« Judaïsme général » et « Judaïsme en Belgique ».  
Nous avons également une collection de 4.500 livres  
ainsi que des périodiques en yiddish. Depuis l’été 2018,  
le catalogue de la bibliothèque est disponible en ligne  
sur le site internet du musée. 
http://www.mjb-jmb.org/bibliotheque/

Pour des renseignements ou pour prendre rendez-vous :
Mme Janne Klügling

Tel : +32 2 500 88 32
E-mail : j.klugling@mjb-jmb.org 



126 127

Hélène Muratore

Licenciée en histoire de l'art et archéologie à l'Université 
libre de Bruxelles, Hélène Muratore prépare actuellement 
un master de spécialisation en archéologie à l'Université 
de Leiden, aux Pays-Bas. 

Adolphe Nysenholc

Docteur en philosophie et lettres, Adolphe Nysenholc 
est professeur honoraire de l’Université libre de Bruxelles. 
Dramaturge (Mère de guerre, présenté dans sept pays) 
et romancier (Bubelè l’enfant à l’ombre, traduit en 
néerlandais, italien, hébreu), il a reçu le Prix littéraire de  
la Communauté française (www.adolphe-nysenholc.be).

Philippe Pierret

Docteur en histoire des religions et des systèmes 
de pensée, (EPHE), Philippe Pierret est conservateur 
à la Fondation Arthur Langerman (Zentrum für 
antisemitismusforschung (ZfA) / Technische Universität 
Berlin) et professeur invité à l’UCLouvain.

Frie Van Camp

Licenciée en philologie romane, après une carrière  
de quarante-cinq ans comme professeur et conseillère  
pédagogique auprès des écoles secondaires 
néerlandophones de Flandre et de Bruxelles, Frie  
Van Camp travaille aujourd’hui au Service éducatif  
et médiation du Musée Juif de Belgique.

Les articles figurant dans ce numéro n’engagent 
que la responsabilité de leur(s) auteur(s).

Olivier Hottois

Conservateur du Musée Juif de Belgique, Olivier Hottois 
est en charge de la gestion des collections muséales  
et commissaire d'exposition. Il est licencié en histoire  
de l'art et archéologie (Université libre de Bruxelles).

Janne Klügling

Responsable du Service éducatif et bibliothèque,  
Janne Klügling est bachelière en Études du Judaïsme  
et sciences des Religions (Hochschule für Jüdische 
Studien) de l’Université de Heidelberg.

Pierre Lannoy

Chargé de cours en Faculté de philosophie et sciences 
sociales à l’Université libre de Bruxelles, Pierre Lannoy 
mène des recherches sur les modalités sociales des 
circulations contemporaines (il a publié, avec Yoann 
Demoli, Sociologie de l’automobile, Paris, 2019). Un autre 
versant de son travail porte sur les migrations forcées des 
prisonniers militaires italiens durant la Première Guerre 
mondiale (www.pdgit1918.be).

Laia Lozano

Diplômée en histoire de l’art (2015, Universitat Autònoma 
de Barcelona) et en design d’expositions (2018, ARTS2 
Mons), Laia Lozano est passionnée d’art moderne 
et contemporain. Elle a été chargée de projet aux 
expositions temporaires du Musée Juif de Belgique 
jusqu’en mai 2022. 

Les auteurs du Muséon

Bruno Benvindo

Bruno Benvindo est Head of Exhibitions au Musée Juif 
de Belgique, où il est responsable des expositions 
temporaires. Titulaire d’un diplôme de 3e cycle de 
l’Université libre de Bruxelles, il est spécialisé dans  
l’histoire de la mémoire collective, sujet sur lequel  
il a publié l’ouvrage Les décombres de la guerre. 
Mémoires belges en conflit, 1945-2010 (Bruxelles, 2012).

Philippe Blondin

Président du Musée Juif de Belgique.

Alexandra Bourla

Alexandra Bourla est licenciée et titulaire d'un DEA en 
histoire de l'art et archéologie à l'Université libre de 
Bruxelles. À la tête du projet 100 artistes en liberté au 
Musée Juif de Belgique avec Mme S. Wolkowicz, elle 
est également l’initiatrice et la coordinatrice du projet 
L'Année des Justes avec M. A. Nysenholc. 

Angélique Burnotte

Licenciée en histoire de l’Université de Liège, elle est 
chercheuse et assistante de direction à l’Institut d’Études 
du Judaïsme (ULB) depuis 2003. Elle poursuit des 
recherches sur l’histoire du judaïsme, principalement  
en Belgique et à Arlon. Elle est l’auteure de différents 
articles et d’un ouvrage : Juifs en Pays d’Arlon.  
Une communauté au XIXe siècle (2005).

Marie Cappart 

Historienne (ULB), généalogiste professionnelle et  
Country Manager pour MyHeritage en Belgique.

Sophie Collette

Historienne de l’art, elle a travaillé comme archiviste aux 
Archives et Bibliothèque d’architecture de l’Université libre 
de Bruxelles. Depuis trois ans, elle exerce à la tête des 
archives au Musée Juif de Belgique. 

Barbara Cuglietta

Polytechnicienne de formation, elle s’initie à l'histoire de 
l’Art Moderne au Central Saint Martins College of London 
et se spécialise en art contemporain. Directrice du Musée 
Juif de Belgique depuis juin 2020, elle est en charge du 
programme culturel et scientifique, et supervise, entre 
autres, les projets artistiques et éducatifs visant à faire 
résonner Art et Judaïsme.  

Leila Fery

Diplômée du master interuniversitaire en études de 
genre, Leila Fery est journaliste. Elle est spécialisée dans 
les questions relatives aux masculinités et aux sexualités. 
Bientôt, elle débutera un doctorat en sociologie à 
l’Université libre de Bruxelles.

Christophe Gaeta

Muséographe et scénographe, Christophe Gaeta est 
actif dans la conception et la réalisation de musées et 
d’expositions depuis 1994. Sa mission consiste à concevoir 
des parcours, à la fois programmation et mise en espace, 
ainsi qu’à coordonner les projets jusqu’à leur réalisation 
effective. 



128 129

Les collections muséales

Les donateurs

Le Musée Juif de Belgique tient à remercier très 
sincèrement les généreux donateurs qui participent  
à l’enrichissement de son patrimoine.

		  Archives

Martine Albert-Brodsky
Sylvain Berkowitsch
Alain et François Bloch 
Philippe Blondin 
Johannes Blum
Claude Boelens
Nicole Bureau
Bruno Cats
Véra Ghilman – famille Goldberg
Aurore Gilson 
Régine Hausler-Jacquier
Willy Kalb
Jacques Koutchouk
Willy Lipschutz 
Marc Mainguet – Dominique Stassens
Steven Meyers 
Alain Mihaly
Esther Miller-Kervyn 
Pierre Nyembwé
Hélène Rubinstein 
Ethy Saul
Christine Simeone
Patrick Strauss 
Bernard Suchecky
Daniel Vanden Abeele
Christiane Viérin
Marilyne Watelet
Yves Waucquez
Arlette Wayngarten

		  Collections

Les Amis du Musée Juif de Belgique
Samuel Backer
Claude-Yves Baum
Philippe Blondin
Varda Cywie – W.I.Z.O.
Paul Dahan
Thibaut De Haas – Hélène Rousseau
Anne-Marie Delgoffe
Ignace Dierickx
Baron François Duesberg
M. et Mme P. Elkiner
M. Ubersfeld Harstein
Samuel Hoffmann
Laurence Van Ingelgem – Isralson
Heike Kelman
Marie Christine Knagenhjelm
Patrick Menache
Daniel Rabinovitsj – Synagogue israélite  
	 orthodoxe de Bruxelles
Danielle Schoovaerts
Liliane Steinberg
Sarah Van Camp
Doris Weimberg
Catherine Wittevronge

Notre équipe

Président

Philippe BLONDIN
Finances, Construction, Acquisitions
+32 2 500 88 22
philippe.blondin@outlook.com

DIRECTRICE

Barbara CUGLIETTA
+32 2 500 88 21
barbara.cuglietta@mjb-jmb.org

ASSISTANTE DE DIRECTION

Anna FERNANDEZ
+32 2 500 88 37
a.fernandez@mjb-jmb.org

COMPTABILITÉ

Jean-Claude ILUNGA
+32 2 500 88 31
jc.ilunga@mjb-jmb.org

COMMUNICATION / PRESSE 

Caroline ROURE
+32 2 500 88 30
c.roure@mjb-jmb.org

EXPOSITIONS 

Bruno BENVINDO
Head of Exhibitions
+32 2 500 88 25
bruno.benvindo@mjb-jmb.org

Ariane DEFRAIN
Chargée de projets
+32 2 500 88 24
ariane.defrain@mjb-jmb.org

PATRIMOINE 

Olivier HOTTOIS
Conservateur / Collections, Médiathèque, Photothèque, Judaïca
+32 2 500 88 38
o.hottois@mjb-jmb.org

ARCHIVES

Sophie COLLETTE
Responsable
+32 2 500 88 29
sophie.collette@mjb-jmb.org

SERVICE éDUCATIF / BIBLIOTHèQUE

Janne KLÜGLING
Responsable
+32 2 500 88 29
sophie.collette@mjb-jmb.org

Frie VAN CAMP
Responsable néerlandophone
+32 494 051 447
frievancamp@mjb-jmb.org

ACCUEIL / SECURITÉ

Philippe Straus
Head of Safety & Security
+32 2 500 88 11

BÉNÉVOLES

Ethy SEMTOB
+32 2 500 88 20
ethy@mjb-jmb.org

INTENDANCE

Olivier Vander Perre
+32 484 923 490
o.vanderperre@mjb-jmb.org



130

FRIEDLER
En hommage à

Julien Friedler 
– 

Sa famille 

L’équipe du Musée Juif de Belgique souhaite remercier 
chaleureusement toutes celles et ceux qui nous soutiennent :

Nos donateurs

Fondation du Judaïsme de Belgique

Fondation JMAED

Fonds Jacob Salik

Chemitex s.a.

Plastoria s.a.

Wimbledon Tennis Club

Remerciements







Rédaction en chef
Sophie Collette et Bruno Benvindo

Comité de relecture
Bruno Benvindo
Sophie Collette
Anna Fernandez
Marianne Martichou

Graphisme et photogravure
Collin Hotermans

Régie publicitaire
Anna Fernandez

éditeur responsable 
Philippe Blondin

Musée Juif de Belgique
Rue des Minimes 21
1000 Bruxelles
www.mjb-jmb.org

	 Photographie de couverture
Arié Mandelbaum, Le Ghetto en feu, 2016,  
coll. Musée Juif de Belgique © Anass El Azhar Idrissi.

© 2022 – Musée Juif de Belgique

EAN 9782955795194
ISBN 978-2-9557951-9-4

Achevé d'imprimer en août 2022 par 
l'imprimerie Standart Impressa en Lituanie.

Toute reproduction ou adaptation d’un extrait de ce livre, quel qu’il 
soit et par quelque procédé que ce soit, sont réservées pour tous pays.



www.mjb-jmb.org15 €


