
Muséon
REVUE DU MUSéE JUIF DE BELGIQUE

n° 8 | 2018

Musée Juif de Belgique
Fonds Jacob Salik

Museon_n8_2018_RTP.indd   1 22/06/18   10:11



2

Éditorial
Bruno Benvindo

p. 4

Mot du président
Philippe Blondin

p. 6

Amy Winehouse. 
Un portrait de famille

Bruno Benvindo 
p. 10

La plus noire 
des chanteuses juives
Sara Kengen et Yves Kengen 

p. 16

Une petite fleur sauvage 
a été piétinée
Dominique Thirion

p. 18

Le Chantier Poétique 
de Stephan Goldrajch

Zahava Seewald
p. 20

Comment représenter les liens. 
Une recherche de Stephan Goldrajch

Raya Baudinet-Lindberg 
p. 26

« Leonard Freed. Worldview ». 
Exposition rétrospective sur 

un photographe engagé
Maïwenn Barrial

p. 32

Rites et rituels du judaïsme. 
Une nouvelle exposition 

semi-permanente
Maïwenn Barrial

p. 34

Les « Soirées littéraires ».  
Une nouvelle offre culturelle au Musée

Chouna Lomponda
p. 38

L’impact des nouveaux 
modèles de partenariat. 

L’exemple de la Fête de la gratuité
Chouna Lomponda 

p. 40

Histoires de famille, histoires de 
migration. Une exposition participative 

avec l’Athénée Gatti de Gamond 
Bruno Benvindo

p. 42

Les archives du Musée au service 
d’une cause citoyenne : le cas 

de « This is not a Game »
Cédric Leloup

p. 44

Les expositions 2018

La vie du musée

Museon_n8_2018_RTP.indd   2 22/06/18   10:11



3

Le patrimoine musical des Juifs 
de Belgique (1830-1930). 
Itinéraire d’une recherche

Michèle Fornhoff-Levitt
p. 49

Arpenter la diversité culturelle 
askénaze. Autour du catalogue  

de la bibliothèque yiddish 
du Musée Juif de Belgique

Cécile Rousselet
p. 60

Rencontre avec Paula Skriebeleit, 
volontaire au Musée Juif de Belgique

Cédric Leloup
p. 68

	

2017, une année riche en activités 
Pascale Falek-Alhadeff

p. 72

Bruxelles, terre d’accueil ?
Pascale Falek-Alhadeff

p. 80

Parcours d’immigration. 
Trois portraits, trois histoires

Olivier Hottois
p. 85

Acquisitions. Sélection 2016-2018
Zahava Seewald

p. 91

Les archives du Musée 
s’enrichissent !

Anne Cherton
p. 100

Le fonds Pawlowicki. 
Son apport à la photothèque

Marthe Bilmans
p. 106

	

Bilan financier du musée
p. 116

État des collections muséales 
2016-2017

p. 118
 

Informations pratiques
p. 119 

Les auteurs du Muséon
p. 122

Remerciements
p. 124

Rétrospective 2017

Annexes

Museon_n8_2018_RTP.indd   3 22/06/18   10:11



4

éditorial
par Bruno Benvindo, Conservateur au Musée Juif de Belgique

Chers lecteurs, chères lectrices, 
	
En mai 2018 se sont ouvertes deux nouvelles 
expositions temporaires, qui témoignent du 
dynamisme du Musée, mais également de  
la diversité des cultures juives aujourd’hui. 
	
La première de ces expositions, qui a fait le tour 
du monde avant d’être aujourd’hui présentée 
à Bruxelles, est consacrée à la chanteuse 
Amy Winehouse. Comme vous pourrez le découvrir 
dans l’article de Bruno Benvindo, le « Portrait 
de famille » qu’elle propose interroge l’une des 
formes de l’identité juive contemporaine, à la fois 
sécularisée et attachée aux traditions. L’exposition 
montre comment un héritage juif peut s’imbriquer à 
la modernité, jusqu'à donner naissance à une figure 
majeure de la pop culture du début du 21e siècle. 
Sara et Yves Kengen reviennent, eux, sur la 
culture jazz et la voix exceptionnelle de celle qui  
fut bien « la plus noire des chanteuses juives ». 
	
La seconde exposition qui a ouvert ses portes au 
printemps 2018 est celle de l’artiste bruxellois Stephan 
Goldrajch. Comme le rappelle Zahava Seewald, 
son « Chantier Poétique », initié en 2015, fait entrer 
en résonance des histoires fondatrices de la Bible 
et la transformation de notre Musée, vidé de ses 
collections permanentes avant sa rénovation. Raya 
Baudinet-Lindberg éclaire la manière dont le travail 
de Goldrajch – au cœur duquel se loge la dimension 
participative à travers des actions dans des centres 
pour personnes âgées, des écoles ou encore des 
places publiques – interroge la question du lien.
	
Ce nouveau numéro de Muséon rappelle également 
combien notre Musée est un lieu polymorphe se 

nourrissant d’échanges et de transmissions. Chouna 
Lomponda présente deux nouveaux moments de 
rencontre entre notre institution et le public : les 
« Soirées littéraires » d’une part, au cours desquelles 
un écrivain vient présenter son travail ; la « Fête 
de la gratuité » d’autre part, fruit du partenariat 
avec Arts&Publics dont l’objectif est un accès plus 
démocratique à la culture. C’est dans cette même 
volonté de se tourner vers d’autres publics qu’est 
née une exposition participative avec les élèves 
de l’Athénée Gatti de Gamond, invités à présenter 
leurs histoires de famille, qui croisent souvent celles 
de la migration. Bruno Benvindo montre comment 
ces adolescents ont pu, tout en questionnant leurs 
origines et en apprenant à développer un point de 
vue, découvrir ce qu’était un « musée juif ». 
	
Cédric Leloup retrace, lui, la manière dont des 
archives conservées au MJB – celles de la famille 
Rosendor – ont été utilisées pour réaliser un jeu 
de société visant à sensibiliser les jeunes au sort 
des réfugiés d’hier et d’aujourd’hui. Du côté de la 
recherche académique également, nos collections 
ont été mises à contribution cette année. L’article 
de Michèle Fornhoff-Levitt illustre toute la richesse 
de ces archives, exploitant tour à tour le Registre 
des Juifs, les archives familiales et la presse 
communautaire pour explorer le patrimoine musical 
des Juifs de Belgique entre 1830 et 1930. Cécile 
Rousselet démontre, elle, que notre bibliothèque 
yiddish, d’une diversité rare, nous parle finalement 
autant de littérature yiddish que du judaïsme belge 
depuis le 19e siècle. Enfin, comment évoquer nos 
collections sans s’attarder sur ceux et celles qui les 
inventorient, les digitalisent ou encore les mettent à 
la disposition du public ? C’est une jeune volontaire 
allemande, venue renforcer notre équipe pour un 

Museon_n8_2018_RTP.indd   4 22/06/18   10:11



5

an, qui inaugure cette nouvelle rubrique du Muséon 
sur les coulisses du Musée.
	
Enfin, ce numéro dresse le bilan de l’année écoulée. 
Comme le rappelle Pascale Falek-Alhadeff, 
2017 fut une année particulièrement riche en 
événements, qu’il s’agisse du cycle de conférences 
« Les Mardis du Musée », des colloques scientifiques 
ou des nombreuses activités destinées au public 
scolaire. Conçue en collaboration avec les élèves 
du Lycée Guy Cudell et le Centre pour la Culture 
Judéo-Marocaine, l’exposition itinérante « Juifs 
& Musulmans. Cultures en partage » a ainsi été 
présentée dans pas moins de six communes 
bruxelloises.
	
À partir du mois d’octobre 2017, le Musée a 
rouvert ses portes au public avec « Bruxelles, terre 
d’accueil ? », qui replaçait les expériences juives 
de la migration dans l’histoire plus large des 
mouvements de population vers la capitale. Outre 
l’histoire troublée des relations entre Bruxelles et 
ses étrangers depuis deux siècles, on pouvait y 
découvrir le témoignage filmé de quinze migrants 
d’aujourd’hui, ainsi que le regard d’artistes basés 
à Bruxelles sur la question de la diversité. Une 
installation, en particulier, a marqué les quelque 
10.000 visiteurs de l’exposition : les murs de 
l’escalier du Musée ont été recouverts de plus  
de deux cents photographies – certaines datant 
de la fin du 19e siècle, d’autres d’il y a quelques 
années à peine – que nous ont prêtées des familles 
de toutes origines ayant migré vers Bruxelles. Dans  
sa contribution, Olivier Hottois montre que, 
derrière ces photos d’« oubliés de l’Histoire », se 
cachent autant de destins individuels, complexes  
et émouvants. 

Les collections et archives du Musée se sont 
enrichies au cours de l’année 2017. L’état des lieux 
que dressent respectivement Zahava Seewald 
et Anne Cherton rappelle combien les dons 
de particuliers ou d’institutions sont essentiels 
pour notre institution, tant ils contribuent à une 
meilleure compréhension de l’histoire et de la 
culture juives. Ils permettent également de faire 
« ressurgir de l’oubli » des mondes disparus, pour 
reprendre la belle expression de Marthe Bilmans 
dans son article sur les photographies de la famille 
Pawlowicki.
	
Enfin, ce nouveau numéro est également l’occasion 
de se tourner vers l’avenir. Dans l’attente de la 
construction d’un nouvel espace permanent, sur 
laquelle revient Philippe Blondin dans son « Mot 
du Président », le musée continue à accueillir des 
expositions temporaires. Maïwenn Barrial nous 
donne un avant-goût de ce que vous pourrez 
découvrir à partir du mois d’octobre 2018 : une 
rétrospective de l’œuvre du photographe juif 
américain Leonard Freed, ainsi qu’une exposition, 
basée sur les pièces les plus emblématiques de  
nos collections, sur les rites et rituels du judaïsme. 
	
Nous vous souhaitons une agréable lecture !

Museon_n8_2018_RTP.indd   5 22/06/18   10:11



6

Mot du Président
par Philippe Blondin, Président du Musée Juif de Belgique

Notre institution porte depuis plusieurs années un 
projet ambitieux. Comme toute chose dans la vie, 
à cause de mille vents contraires, notre rêve ne 
se réalise pas aussi vite que nous le souhaitions. 
N’empêche, la volonté d’aller de l’avant est là,  
car il en va de notre existence – l’existence même 
du Musée et de son rayonnement. Vous l’aurez 
compris, j’aborde ici le sujet de la reconstruction 
du bâtiment sis rue des Minimes. 
	
Malgré les traverses, la récente rupture avec les 
architectes dont nous nous sommes séparés de 
commun accord, nous reprenons le projet, mais 
sur une autre base. En effet, nous avons accordé 
une délégation de maîtrise d’ouvrage à Beliris 1 
qui nous apporte toute son aide logistique, et cela 
jusqu’au contrôle du chantier. Le planning est le 
suivant : en décembre de cette année, un appel au 
niveau européen sera lancé pour l’attribution du 
marché public d’architecture, puis se succéderont 
sélection des architectes, établissement des plans, 
implantation de la scénographie, introduction du 
permis d’urbanisme, choix de l’entrepreneur et, 
enfin, début de la construction. Nous sommes donc 
repartis pour quatre ans. Il s’agit dès lors de s’armer 
de patience. Ce nouveau musée tant souhaité par 
tous verra le jour. Je vous demande de partager 
mon optimisme et ma détermination.

En attendant, pour satisfaire des visiteurs à la 
recherche de l’histoire des Juifs de Belgique, 
dès octobre 2018, en plus de nos expositions 
temporaires, nous présenterons dans notre bâtiment 
de la rue des Minimes, qui aura été rafraîchi, les 
pièces les plus emblématiques de nos collections.
	
Vous me direz : encore quatre années de perdues. 
Je n’en suis pas si sûr. La muséologie et la 
scénographie d’un musée juif doivent prendre 
la mesure d’un monde en mutation, tiraillé 
entre dimensions traditionnelles et dimensions 
globalisées. Les changements en matière d’éthique, 
l’émergence de nouvelles structures familiales, 
la révolution numérique et ce qu’elle engendre 
dans la diffusion et l’accélération des échanges, la 
montée des extrémismes politiques ou religieux, la 
recherche de sens et de repères… sont autant de 
défis qui ne peuvent être ignorés par un musée juif.

Il s’agit de nous définir un nouveau rôle, au-delà de 
nos compétences traditionnelles (religion – culture – 
histoire) et de répondre aux attentes d’un public de 
plus en plus exigeant, l’idée étant de créer des liens 
et des passerelles entre les différentes cultures avec 
lesquelles nous devons vivre en harmonie. Pour ce 
faire, nous avons lancé toute une série d’activités 
complémentaires aux missions du musée, à savoir : 
des conférences, des partenariats avec des écoles 
qui nous ont permis d’avoir de longs échanges 
avec des jeunes – entre autres avec l'Athénée Gatti 
de Gamond – avec lesquels tous les sujets ont été 
abordés sans tabou. Nous avons senti chez ces 
adolescents une magnifique curiosité et un désir  
de trouver avec nous des pistes pour construire  
une société plus tolérante et plus ouverte. 

1. Beliris est une collaboration entre l’État fédéral et la Région 
Bruxelles-capitale dont l’objectif est de promouvoir le rayonnement 
de Bruxelles à travers la construction, la rénovation et la 
restauration du tissu immobilier de la capitale.

Museon_n8_2018_RTP.indd   6 22/06/18   10:11



7

Le Musée entend poursuivre ce dialogue, avec 
les plus jeunes et notre public d’habitués bien 
sûr, mais aussi avec les autorités musulmanes, 
les associations de mères de familles, les groupes 
de primo-arrivants, les publics fragilisés, les 
représentants LGBTQ, les personnalités politiques 
ou encore les organisations juives. 
	
De tous ces moments d’échanges, de transmissions 
et de découvertes, nous sortons – eux et nous 
– enrichis. Il s’agira d’inscrire tout cela dans la 
scénographie de notre futur musée. 
	
Voilà notre mission, elle n’est pas évidente, mais  
elle tient à cœur à toute notre équipe.

Museon_n8_2018_RTP.indd   7 22/06/18   10:11



8

Museon_n8_2018_RTP.indd   8 22/06/18   10:11



9

Les expositions 2018

Museon_n8_2018_RTP.indd   9 22/06/18   10:11



10

Amy Winehouse 
Un portrait de famille

par Bruno Benvindo, Conservateur au Musée Juif de Belgique

Du 10 mai au 16 septembre 2018, le Musée Juif  
de Belgique accueille « Amy Winehouse. Un portrait  
de famille ». Cette exposition raconte le destin d’une 
icône de la pop culture, depuis ses aïeuls venus 
de Biélorussie, jusqu’à ses succès sur les scènes 
de Londres, puis du monde entier. On y découvre 
la passion d’Amy Winehouse pour la musique, la 
mode, les tatouages, mais aussi son attachement  
à Londres, à la rébellion et à ses racines juives. 
	 « Amy Winehouse. Un portrait de famille » a 
d’abord été présentée à Londres en 2013. Elle est 
le fruit d’une étroite collaboration entre le Jewish 
Museum of London et la famille de la chanteuse 
disparue deux ans plus tôt, en particulier son frère 
Alex et sa belle-sœur Riva. L’exposition a ensuite 
voyagé de Vienne à Melbourne, en passant par 
Amsterdam, Tel Aviv et San Francisco. Ce tour du 
monde s’achève à présent à Bruxelles : c’est la toute 
dernière chance de découvrir les photographies 
privées, objets du quotidien et films inédits  
qu’elle contient, avant que ces pièces uniques  
ne retournent dans la famille Winehouse.

Une modernité juive

En attendant la construction prochaine d’un 
nouveau bâtiment qui accueillera ses collections 
permanentes, le Musée Juif de Belgique présente 
diverses expositions temporaires, qui ont pour 
vocation de mettre en lumière la pluralité des 
cultures juives.
	 Le destin d'Amy Winehouse éclaire  
une des formes de l’identité juive moderne,  
à la fois sécularisée et attachée aux traditions. 
Parmi diverses facettes méconnues de la mythique 

chanteuse londonienne, l'exposition explore 
notamment son héritage juif, de ses ancêtres fuyant 
l’Europe de l’Est à la fin du 19e siècle jusqu’aux rituels 
familiaux sécularisés qui, un siècle plus tard, donnent 
naissance à une tout autre forme d’identité juive.
	 Comme l’explique son frère Alex en introduction 
de cette exposition : « Il n’a jamais été question 
que cette exposition soit seulement à propos de ma 
sœur – pour la connaître et la comprendre, il faut 
savoir d’où elle venait, ce qui la faisait vibrer, ce 
qui l’a amenée à devenir l’un des talents les plus 
reconnus de sa génération. Donc, il faut revenir en 
arrière : revenir au Londres de l’époque victorienne 
et à un homme, âgé de 28 ans à peine, arrivé de 
Russie avec un penny en poche et une famille à 
charge là-bas, essayant de s’en sortir pour survivre. 
Revenir à cet East End juif, débordant de vie et 
d’espoir de devenir, enfin, un endroit où vivre en 
sécurité, heureux et prospère. Revenir à Southgate, 
où cet espoir est devenu réalité, et revenir au présent : 
installé, assimilé, contribuant à donner forme à 
un pays qui, un siècle plus tôt, avait offert un abri 
aux âmes perdues qui fuyaient la persécution et 
les pogroms de leur pays d’origine. Ceci n’est pas 
seulement l’histoire d’une personne, ni même d’une 
famille – c’est l’histoire de chacun d’entre nous, de 
Londres jusqu’au Cap, de New York jusqu’à Tel-Aviv »1.
	 « Amy Winehouse. Un portrait de famille »  
offre un regard intime sur une famille où l’héritage 
juif est loin d’être oublié – on y fréquente les 

1. Alex Winehouse, « Foreword », dans Elisabeth Selby, Amy 
Winehouse. A Family Portrait, Londres, The Jewish Museum  
London, 2014, p. 5.

Museon_n8_2018_RTP.indd   10 22/06/18   10:11



11

Amy dans son appartement de Camden, 2004 © Mark Okoh / Camera Press

Museon_n8_2018_RTP.indd   11 22/06/18   10:11



12

Adolescente, dans l’appartement de sa grand-mère à Southgate 
© The Winehouse Family

Museon_n8_2018_RTP.indd   12 22/06/18   10:11



13

mouvements de jeunesse juifs, on se rassemble à 
l’occasion du Shabbat ou de Pessah, on se transmet 
des recettes de cuisine juive –, mais est détaché de 
la pratique religieuse. « Pour moi, être Juive, ce n’est 
pas allumer un chandelier ou dire une bénédiction », 
raconte la chanteuse, « c’est être tous ensemble 
comme une vraie famille »2. L’exposition montre 
comment ces racines juives peuvent s’imbriquer et 
se mêler à la modernité, jusqu'à donner naissance 
à une figure majeure de la pop culture du début du 
21e siècle. 

« Jewish London »

L’exposition débute avec l’histoire de l’arrière-arrière-
grand-père de la chanteuse, Harris Wienhause (le 
nom sera anglicisé par la suite en Winehouse). En 
1890, il a 28 ans et deux enfants quand il décide 
de quitter Minsk. En cette fin de 19e siècle, ils sont 
des millions de Juifs à fuir l’Europe de l’Est, tentant 
d’échapper à la fois à l’antisémitisme et à la misère. 
Pour ces réfugiés juifs, l’Angleterre est souvent 
vue comme la dernière escale avant la destination 
rêvée : l’Amérique. Mais beaucoup d’entre eux 
n’arriveront jamais jusqu’au Nouveau Monde.  
Ils sont nombreux à s’installer au Royaume-Uni, 
pays dont la population juive passe de 46.000 en 
1880 à 250.000 en 1919. Ces réfugiés se fixent 
principalement dans les grandes villes industrielles, 
en particulier Manchester, Leeds et Londres.
	 Dans la capitale anglaise, par sa proximité  
avec les docks où débarquent les réfugiés, l’East  
End devient à cette époque un quartier juif, pauvre  
et surpeuplé, mais où les immigrés fraîchement 
arrivés d’Europe de l’Est peuvent reconstituer 
leur ancien style de vie. Si beaucoup exercent la 
profession de petits commerçants ou, comme Harris 
Wienhause, de tailleurs, on trouve également parmi 
eux un nombre important d’intellectuels et de 
révolutionnaires.

	 Initialement installée dans l’East End, la famille 
Winehouse migrera par la suite dans le quartier 
de Southgate, comme beaucoup d’autres Juifs 
londoniens au cours du 20e siècle. C’est à Southgate 
qu’Amy et son frère grandiront, tout en conservant 
un attachement particulier pour l’ancien quartier 
juif de Londres. Comme le raconte Alex Winehouse 
dans l’exposition : «  On avait aussi de la famille (...) 
dans l’East End, où nous allions souvent avec nos 
parents. L’East End était un endroit magique, sale, 
bondé et malodorant, semblable à ce qu’il devait 
être avant la guerre. On adorait ça ». 
	 Aujourd’hui, les Juifs sont au nombre de 
280.000 en Grande-Bretagne, où ils forment la 
deuxième population juive d’Europe. La plupart 
d’entre eux ont, à l’instar d’Amy Winehouse, un 
ancêtre qui a fui l’Europe de l’Est au tournant  
des 19e et 20e siècles.

Salle de prière temporaire dans un foyer pour réfugiés juifs,  
Leman Street, circa 1906-1914 © Jewish Museum of London

2. Chas Newkey-Burden, Amy Winehouse. The biography,  
1983-2011, Londres, John Blake, 2014, p. 3.

Museon_n8_2018_RTP.indd   13 22/06/18   10:11



14

Un récit à deux voix

À partir de très nombreux objets, films, photographies 
et écrits personnels prêtés par la famille Winehouse, 
l’exposition propose un véritable « portrait de 
famille » de la chanteuse. Loin de se limiter à 
l’héritage juif, qui ne peut d’ailleurs être compris 
qu’en interaction avec d’autres ancrages identitaires, 
l’exposition se divise en cinq sections thématiques : 
la famille, l’école, Londres, la mode, la musique. 
Chacune de ces sections correspond à un moment 
de sa vie, formant autant de strates qui s’entrelacent 
pour donner naissance au phénomène « Amy 
Winehouse ». 
	 À travers une scénographie chaleureuse 
et intimiste, les visiteurs découvrent un destin 
singulier, narré à deux voix. La première est celle 
de la chanteuse elle-même, qui se raconte ici à 
la première personne. Elle le fait à travers des 
documents inédits, à l’instar de cette rédaction 
rédigée à l’âge de 14 ans pour entrer dans une 
école d’art dramatique. L’adolescente y livre 
certaines clés pour comprendre son parcours futur : 
« Toute ma vie, j’ai parlé haut et fort, au point qu’on 
me dise de la fermer. La seule raison que j’avais 
d’être aussi bruyante, c’est qu’il fallait crier pour  
se faire entendre dans ma famille ». 
	 La seconde voix, qui constitue l’autre fil rouge 
du parcours, est celle de son frère Alex. Il nous 
narre avec autant d’affection que d’honnêteté qui 
était sa sœur, dévoilant en filigrane comment ce 
projet est devenu, pour lui, une manière de combler 
la perte : faire face à sa disparition prématurée et 
entretenir le souvenir à travers les traces qu’elle a 
laissées.

Conclusion : « I am an open book »

De l’interprète de Rehab, on a surtout retenu les 
excès - performances rendues calamiteuses par 
l’alcool, concerts annulés, séjours en cure de 
désintoxication, avant une fin tragique à 27 ans 
à peine. En mettant l’accent sur la naissance du 

phénomène « Amy Winehouse », plutôt que sur sa 
chute, cette exposition nous rappelle la chanteuse 
d’exception qu’elle fut. Une voix venue du gospel 
le plus profond, mise en valeur par une culture 
musicale étonnante. Adolescente, elle écoute aussi 
bien Ella Fitzgerald que Frank Sinatra, The Fugees, 
Sarah Vaughan, Thelonious Monk, Salt-N-Pepa 
ou encore Nina Simone. Sur cette voix viennent se 
greffer des paroles d’une franchise désarmante. Qu’il 
s’agisse de sa jalousie, des ses infidélités ou de sa 
toxicomanie, cette auteure-compositrice ne met rien 
d’autre qu’elle-même dans ses chansons. « I am an 
open book », déclarera-t-elle, avant d’expliquer : « La 
musique est l’unique chose dans ma vie à propos de 
laquelle je ne peux pas mentir, à propos de laquelle 
je ne cache rien. Quand j’écris, je finis toujours par 
dire la vérité, bien plus que dans la vie de tous les 
jours »3. D’Amy Winehouse, il ne reste aujourd’hui 
que deux albums studio – la bombe Frank (2003) 
explose quand elle a 20 ans à peine, avant la 
consécration Back to Black (2006), écrit en moins  
de trois semaines –, et cette « vérité ».

3. Ibid., p. 43

Vue de l’escalier du Musée Juif de Belgique © Mona MK

Museon_n8_2018_RTP.indd   14 22/06/18   10:11



15

Valise avec les photos de famille d’Amy Winehouse © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   15 22/06/18   10:11



16

En 2006, les « reines de la pop » règnent sans 
partage : Shakira, Beyoncé, Christina Aguilera, 
Mary J. Blige, Rihanna, Mariah Carey occupent le 
devant de la scène et squattent les hit-parades… 
Lorsque Rehab envahit les ondes, il se produit un 
choc paradoxal : une curieuse sensation de « déjà 
entendu » mâtinée d’étonnement et de découverte. 
À qui appartient cette voix sortie du rhythm‘n’blues 
le plus « noir » ?
	 Là où le public s’attend à reconnaître une Afro-
Américaine expérimentée porteuse de l’héritage 
de cinquante années de soul music, genre Etta 
James, c’est en réalité une frêle jeune Juive du nord 
de Londres, Amy Winehouse, qui prend le grand 
public par surprise. Mais d’où tient-elle cette voix 
exceptionnelle, cette profonde culture jazz et cette 
façon de triturer un accent cockney du nord plus vrai 
que nature ? Sept ans après sa disparition qui la fit 
rejoindre le tragique « Club des 27 »1, le phénomène 
Amy Winehouse intrigue toujours. 

All that jazz

En réalité, dans le style d'Amy, rien ne relève du 
hasard. Enfant, elle se passionne pour le jazz, 
auquel elle s’initie via la discothèque de son 
frère. De son propre aveu, ses influences les plus 
marquantes s’appellent Dinah Washington, Mahalia 
Jackson et surtout Sarah Vaughan, dont elle disait 
que « sa voix sonnait comme un instrument, comme 
une clarinette » – ce qui souligne son incroyable 

souplesse. Amy revendique aussi l’ascendant du 
pianiste Thelonious Monk, l’un des musiciens les 
plus inventifs de l’histoire du jazz. De lui, elle 
aimait écouter les lignes mélodiques hors du 
commun, élargissant de la sorte ses influences, 
non pas aux seuls vocalistes, mais également aux 
instrumentistes. Dès l’âge de 14 ans, elle découvre 
les chanteuses de la Motown, ainsi que, plus au sud, 
un certain Otis Reding et son alter ego féminine, 
Aretha Franklin. Dans une veine à peine différente, 
son frère lui fait entendre Unchain My Heart de Ray 
Charles. Pendant les trois mois qui suivent, elle  
n’écoutera que « The Genius », en boucle, à l’exclusion 
de tout autre artiste. Déjà, le jusqu’au-boutisme… 

	

La plus noire des 
chanteuses juives

par Sara Kengen et Yves Kengen, Journalistes

Amy Winehouse au festival  
des Eurockéennes, 2007  
© Rama

1. On appelle ainsi la série d’artistes rock décédés à l’âge de  
27 ans : Jimi Hendrix, Janis Joplin, Brian Jones, Jim Morrison,  
Kurt Cobain, Alan « Blind Owl » Wilson…

Museon_n8_2018_RTP.indd   16 22/06/18   10:11



17

Sarah Vaughan en concert à New York, 1946  
© William P. Gottlieb

Au-delà des influences, comment décrire son style ? 
L’univers musical d’Amy Winehouse se caractérise 
par un goût pour l’expression brute, sans artifice, 
sans affectation, sans fioritures inutiles. Sa façon 
de jongler avec le rythme, de chanter laid back2, 
donne à son style une personnalité unique, le côté 
traînant étant contrebalancé par la puissance de 
son timbre et l’agilité de ses ruptures de mélodie, en 
concert surtout. Son chant est un cri primal. Amy est 
une écorchée vive véritable, dont la pureté se verra 
broyée par la machine showbiz, étouffée dans son 
extériorisation par les contraintes du music business. 

2. Littéralement, « posé derrière » ; le laid back consiste à marquer le 
temps avec un peu de retard sur la section rythmique, ce qui donne  
un effet traînant constitutif du groove particulier de la chanteuse.

L’enfer du décor

Amy Winehouse n’interprète pas : elle est. Elle se 
chante, sans tricher, sans pudeur aucune, met en 
paroles ses sentiments profonds, ses souffrances 
brutes de décoffrage, jusqu’à la désespérance  
(Back To Black). Une démarche qui la rapproche  
du hip-hop, influence qu’elle revendique clairement 
– notamment à travers Slick Rick ou Nas. Dans 
la même veine, Amy clame son admiration pour 
Lauryn Hill, ancienne chanteuse des Fugees, artiste 
controversée parce que sans concession et familière, 
elle aussi, des descentes aux enfers. 
	 Sachant se complaire dans le désespoir, Amy 
Winehouse cite volontiers l’effet produit sur elle 
par une chanson des Shangri-Las : « J’en aime le 
drame, j’en aime l’atmosphère, j’en aime les effets 
sonores. Et ils ont écrit la chanson la plus déprimante 
de tous les temps ; quand mon boyfriend et moi avons 
rompu, j’ai pris l’habitude d’écouter cette chanson en 
boucle, juste assise par terre dans ma cuisine avec 
une bouteille de Jack Daniel’s. Je m’évanouissais, me 
réveillais et recommençais. Ma colocataire poussait 
la porte pour déposer des sacs de chez KFC et 
disparaissait. Cela signifiait : ˝voilà ton dîner, je sors̋ . 
C’est la chanson la plus triste du monde. » Avec cela, 
tout est dit – ou presque.
	 À l’avenir, on ne se posera plus la question 
de savoir quelles ont été les influences d’Amy 
Winehouse ; celle-ci s’est forgé un style unique,  
et c’est elle que des générations de chanteuses  
à venir citeront comme celle qui les a inspirées.

Museon_n8_2018_RTP.indd   17 22/06/18   10:11



18

C’était hier, Hurricane Amy. Tu t’en souviens ? 
Tu es descendue de ton nuage, avec dans ton sac, ta voix magique sur tes maux d’amour.
Tu es venue, sans parapluie, avec tes nouveaux seins et un corps que tu faisais vomir.

‘Goodnight my angel, sleep tight.’

Tu nous as fait entrer dans des dessins tracés sur un sol pluvieux.
On a sauté à pieds joints pour mieux partager nos chagrins
et on était dans la douceur sous la douleur.

Une petite fleur sauvage a été piétinée.

Petite Amy Poppins de Camden, tu as traversé la glace pour nous réchauffer.
Seule, tu regardais ton reflet se perdre.
Tu aimais tant te cacher dans ton chignon fleuri.

Une petite fleur sauvage a été piétinée.

‘Spoonful of sugar helps the medicine go down 
The medicine go down-wown, the medicine go down 
Just a spoonful of sugar helps the medicine go down 
In a most delightful way’

Rire au plafond quand la lune monte là-bas.
Faire le poirier quand la tête est légère.
Jouer de la batterie quand le rêve rejoint les étoiles.

Une petite fleur sauvage a été piétinée.

Tu rêvais tellement que cela n’ait jamais existé :
les clics et les clics et les flashes et les flashes, sans cesse.
Comment faire avec ? Jouer au cerf-volant ?

Une petite fleur sauvage 
a été piétinée

pour Amy Winehouse

par Dominique Thirion, Artiste et Poète

Museon_n8_2018_RTP.indd   18 22/06/18   10:11



19

Une petite fleur sauvage a été piétinée.

Tu étais devenue machine à sous. Tu étais devenue juke-box.
Tu ne pouvais plus danser, sans rime et sans raison, sur les hauts toits de Londres.
À Belgrade, tu n’avais qu’une envie : disparaître.

Une petite fleur sauvage a été piétinée.

Je suis à côté de ta grand-mère.
Cynthia et moi soufflons doucement sur ta peau
pour effacer les tatouages néfastes.
Il est hélas trop tard ce soir.

Merci à toi, indomptable petite fleur sauvage.

Amy Winehouse © Gwen Guégan

Museon_n8_2018_RTP.indd   19 22/06/18   10:11



20

« Je me sens dans la peau d’un brodeur et d’un 
artisan dont la démarche et l’ambition sont de créer 
du lien, de générer des relations. Je me sens l’héritier 
d’arts, de pratiques populaires et ancestrales que je 
métamorphose, réinterprète et m’approprie de manière 
contemporaine. » 

Stephan Goldrajch

Transformation du Musée et récits ancestraux

Du 9 mai au 16 septembre 2018, le Musée Juif  
de Belgique présente une exposition consacrée  
aux costumes, dessins, photos et vidéos créés  
par l’artiste belge Stephan Goldrajch. Intitulé le 
Chantier Poétique, ce projet a été initié dans notre 
musée à partir de 2015. Pour cette exposition qui 
fait entrer en résonance des histoires fondatrices 
de la Bible et la transformation du Musée, Stephan 
Goldrajch s’est associé à la photographe Myriam 
Rispens.
	 Passionné des histoires de la Bible, le 
plasticien s’est lancé durant trois ans dans une 
interprétation, au sein du Musée Juif de Belgique, 
de scènes de destruction issues de ces textes 
sacrés. Avant la démolition du bâtiment qui abritait 
l’ancienne exposition permanente, et avant sa 
reconstruction, c’est dans des espaces qui se 
vidaient progressivement au fur et à mesure du 
déménagement, que ses mises en scène d’Adam 
et Ève, Noé, Sodome et Gomorrhe, Samson et 
Dalila, le Veau d’or, Babel, Élie et Élisée, David 
et Goliath ont été représentées dans une série 
photographique, dans des vidéos et dans des 

dessins. Ce sont ces créations qui sont exposées au 
Musée Juif de Belgique de mai à septembre 2018. 
	 Voici ce que l’artiste dit de ces deux ans 
de collaboration avec l’équipe du Musée, et de 
sa version personnelle de sept récits de la Bible 
en ces lieux : « En 2015, suite à une réflexion 
sur la fermeture du Musée dans le cadre d’une 
transformation, je propose un projet qu’on intitule 
le Chantier Poétique. Le musée entamait une longue 
procédure de destruction et reconstruction du 
bâtiment en front de rue. J’ai eu le sentiment de 
pouvoir accompagner l’équipe par le biais artistique 
en donnant vie en tant qu’artiste-plasticien juif à 
des récits bibliques en les inscrivant dans l’espace 
muséal vidé de ses bureaux et de ses collections. 
Mon désir était de redonner forme à des récits 
ancestraux qui ont alimenté ma jeunesse et ma 
créativité, de façon artistique et pluridisciplinaire.  
Ce Chantier Poétique m’a permis de faire le lien 
avec mon travail d’enseignant ˝transmetteur˝ 
d’histoires ».
 

Le monde textile de Stephan Goldrajch

Très rapidement, et avant que cela soit en vogue, 
l’artiste Stephan Goldrajch s’est choisi un mode 
d’expression singulier : celui de la performance 
textile au sein de laquelle les interactions sociales 
sont essentielles. En lançant des « Broderies 
participatives » sur des places publiques avec les 
habitants, les passants, des réfugiés ou même des 
curés, l’artiste permet des connexions inattendues 
entre tous ces participants en un moment suspendu. 
Le mode d’emploi en est simple : il suffit de suivre 
les lignes tracées sur le tissu avec du fil rouge.  

Le Chantier Poétique 
de Stephan Goldrajch

par Zahava Seewald, Conservatrice au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   20 22/06/18   10:11



21

Le Veau d’or
Avec Salomé Richard, actrice, réalisatrice et scénariste belge
Bruxelles, 2017
Photographie jet d’encre sur papier baryté  
(numérotée sur le certificat 1/100)
29,7 x 42 cm
Coll. MJB – inv. 16838

Salomé Richard, meilleur espoir féminin aux Magrittes du Cinéma, 
est l’invitée de cette scène qui se passe dans le couloir du 5e étage 
du Musée. Elle incarne un alter ego du Veau d’or, symbole de 
l'idolâtrie, qu’elle pousse dans le couloir désaffecté du Musée.
 
Le peuple, voyant que Moïse tardait à descendre de la montagne, 
s’attroupa autour d’Aaron et lui dit : « Fais-nous un Dieu qui marche 
devant nous. Puisque celui-ci Moïse, l’homme qui nous a fait sortir 
du pays d’Egypte, nous ne savons pas ce qu’il est devenu ». Aaron 
leur répondit : « Prenez les anneaux en or qui sont aux oreilles de 
vos femmes, de vos fils et de vos filles. Apportez-les-moi. » Tous les 
Israélites enlevèrent les anneaux en or qui étaient à leurs oreilles  
et ils les apportèrent à Aaron. Celui-ci les prit. Il les fit fondre dans  
un moule et il en fit une statue de veau. (Exode 32, 1-4)

Museon_n8_2018_RTP.indd   21 22/06/18   10:11



22

Élie & Élisée
Avec Kelig Pinson, championne de boxe thaï du Benelux
Bruxelles, 2017
Photographie jet d’encre sur papier baryté  
(numérotée sur le certificat 1/100)
29,7 x 42 cm
Coll. MJB – inv. 17242

L’histoire d’Élie et Élisée racontée dans le Livre des Rois est la source 
d’inspiration de cette scène sur la question de la transmission. 
L’artiste, habillé en costume de chameau, invite Kelig Pinson dans 
l’ancienne bibliothèque yiddish du Musée. La jeune femme a initié 
Stephan Goldrajch à la couture, ce qui lui a permis de réaliser un 
projet sous forme d’atelier dans une maison de retraite à Bruxelles. 
Le texte biblique nous relate que lorsqu’Élie devint vieux, Élisée 
l’accompagna dans le désert avant qu'il ne disparaisse dans le 
ciel enlevé par un char de feu. Cet épisode met en lumière la 
transmission de la mission prophétique.
 
Ils poursuivaient leur chemin en conversant, quand tout à coup un  
char de feu, attelé de chevaux de feu, les sépara l’un de l’autre, et  
Élie monta au ciel dans un tourbillon [.…] il releva le manteau qu'Élie 
avait laissé tomber. Puis il retourna, et s'arrêta au bord du Jourdain ;  
il prit le manteau qu'Élie avait laissé tomber et il en frappa les eaux,  
et dit : « Où est l'Éternel, le Dieu d'Élie ? » [.…] (2 Rois 2, 11-14)

Museon_n8_2018_RTP.indd   22 22/06/18   10:11



23

Cela demande du temps, mais un temps hors du 
temps, au cours duquel la parole suit le rythme 
de l’aiguille, se partage comme un murmure, une 
confidence, un rire aussi.
	 Au Wiels, centre d’art contemporain situé 
dans un ancien quartier industriel de Forest, 
Stephan Golrajch a créé en 2012 La Légende du 
Canal, un récit imaginé avec les habitants des deux 
rives du canal qui divise la ville. Après plusieurs 
mois de travail, une exposition de cent grands 
drapeaux placés à la jonction du quartier branché 
de Dansaert et de la commune de Molenbeek 
affirmait la possibilité d’un pont entre deux réalités 
socioculturelles bien différentes.
	 Récemment, c’est à Namur qu’il a mis en 
œuvre un autre projet participatif, en imaginant 
L’éléphant de Bomel, une légende dont le titre est 
inspiré des anciens abattoirs de Bomel où s’est 
installé le Centre culturel de Namur. Là aussi, il 

s’agissait de créer des liens entre les habitants et  
les organisations de terrain, à travers une série  
de performances associant la vidéo, la photographie, 
la peinture et le dessin.
	 Enfin, pour les Voodoo, son exposition 
présentée à la Galerie Albert Baronian (Bruxelles, 
2018), l’artiste a proposé une série de masques 
et de créatures qui, avec une pointe d’humour, 
semblent surgir d’un monde fantastique peuplé  
de rêves et animé de rituels magiques. 
	 Le parcours de Stephan Goldrajch est dense.  
Il comprend aussi un volet éducatif que l’artiste 
exerce à « Out of the Box », un atelier de pédagogie 
créative implanté à Bruxelles et destiné aux 
jeunes en décrochage scolaire. À la manière des 
situationnistes, le plasticien entraîne les adolescents 
dans des aventures urbaines provoquant un autre 
regard sur les choses, un décalage, une réalité 
nouvelle.

Les photographies, prises par Myriam Rispens, de 
ces performances sont entrées dans les collections 
du Musée en 2017.

Ouvrage de Stephan Goldrajch paru en 2018 © CFC-éditions

Museon_n8_2018_RTP.indd   23 22/06/18   10:11



24

Expositions (sélection)

	 2018
Voodoo, Galerie Albert Baronian, Bruxelles (BE)
Le Chantier poétique, Musée Juif de Belgique, Bruxelles (BE)
L’Elephant de Bomel, Musée Africain de Namur (BE)
	 2017
Le Bouc Émissaire/The Scapegoat, Maison des Arts de 
Saint-Herblain (FR)
	 2016
Le Bouc Émissaire/The Scapegoat, iselp, centre d’art 
contemporain, Bruxelles (BE)
Les tissus de nos démons, Tamat (CH)
	 2015
Signal, Promenade à l’aveugle, Bruxelles (BE)
Les Brodeurs, the Embroiderers Middlemarch, Bruxelles (BE)
Being Urban, iselp, centre d’art contemporain, Bruxelles (BE)
	 2014
Le roi Saul Performance, Tanzmesse, Düsseldorf (DE)
Abraham Performance, Marsan 2, Tel Aviv (IL)
David and Goliath Performance, Invisible Dog, New York (US)
	 2013 
La Légende du Canal/The Canal Legend, wiels, centre d’art 
contemporain, Bruxelles (BE)
	 2012
Pop-Up, Liens artistiques, Musée d’Ixelles, Bruxelles (BE)
Cercle du Ratskeller, Luxembourg (LU)
	 2011
Otras hipotesis, Terrassa Arts Visuals (ES)
	 2010
The Best Way to Forget Myself Is Not to Think About Me, 
Galerie Dollinger, Tel-Aviv (IL)
Il y a quelqu’un dans ma tête, Galerie Albert Baronian, 
Bruxelles, (BE)
	 2009
The Time For the Dead, Galerie Vladimiro Izzo, Berlin (DE)
	 2008
Galerie Uganda, Biennale de Jérusalem (IL)
Boys Craft, Musée de Haïfa (IL) 
	 2007
Les Masques, Galerie Nogatsch Fine Art, Strasbourg (FR)

Les œuvres de Stephan Goldrajch ont été exposées 
dans de nombreux lieux et il a collaboré avec 
plusieurs institutions belges et étrangères, dont 
le Wiels (Bruxelles), Invisible Dog (New York), le 
Musée d’Arts de Haïfa (Israël), la Maison des Arts 
de Saint-Herblain (France), le Musée d’Ixelles 
(Bruxelles), Tanzmesse (Düsseldorf), le Centre d’Art 
contemporain iselp (Bruxelles), les Halles St-Géry 
(Bruxelles), Dollinger et Hezi Cohen (Tel Aviv), David 
Castillo (Bruxelles, Tel Aviv et Miami), la Galerie 
Albert Baronian (Bruxelles).

Formation

	 2008-2009 
École Nationale Supérieure des Arts Visuels de La Cambre, 
Bruxelles (BE)
	 2007-2008
Master, Bezalel Academy of Arts and Design, Jérusalem (IL)
	 2004-2007
École Nationale Supérieure des Arts Visuels de La Cambre, 
Bruxelles (BE)
	 2000-2004
Académie Royale des Beaux-Arts, Bruxelles (BE)

Museon_n8_2018_RTP.indd   24 22/06/18   10:11



25

David & Goliath
Avec Stephan Goldrajch
Bruxelles, 2017
Photographie jet d’encre sur papier baryté  
(numérotée sur le certificat 1/100)
29,7 x 42 cm
Coll. MJB – inv. 17243

La scène a été photographiée dans les anciens dépôts du Musée  
au 5e étage. L’artiste est le seul invité de cette scène pour laquelle  
il a cousu le costume et tricoté le masque de Goliath ainsi que celui 
de David qu’il porte lui-même. La scène est centrée sur le repos  
du guerrier après sa victoire qui est racontée comme suit :
 
Aussitôt que le Philistin se mit en mouvement pour marcher au-devant 
de David, David courut sur le champ de bataille à la rencontre du 
Philistin. Il mit la main dans sa gibecière, y prit une pierre, et la lança 
avec sa fronde ; il frappa le Philistin au front, et la pierre s'enfonça 
dans le front du Philistin, qui tomba le visage contre terre. Ainsi,  
avec une fronde et une pierre, David fut plus fort que le Philistin ;  
il le terrassa et lui ôta la vie, sans avoir d'épée à la main.  
(1 Samuel 17. 48-50)

Museon_n8_2018_RTP.indd   25 22/06/18   10:11



26

Que se passe-t-il quand un individu demande à  
être intégré dans un groupe, et qu’il ne le peut pas ?  
Reconstruire des systèmes de parenté entre l’homme  
et son environnement, entre des cultures, entre des  
modèles sociaux et économiques contrastés, c’est 
la gageure de la démarche plastique et sociale 
de Stephan Goldrajch. Par-delà les marges et 
les frontières réelles ou fictives, l’artiste tente 
une réinvention de l’universalité des échanges, 
l’institution d’un « nous » à la fois collectif et 
singulier. Et cela, en passeur des deux rives, entre 
nature et culture et au-delà, à travers le mythe du 
bouc émissaire, mais également par le biais des 
grands récits de la tradition judaïque. 
	 Pour ce faire, Stephan Goldrajch articule 
sa pratique artistique au champ social selon ce 
qu’il nomme « l’impératif du lien ». Or, on peut 
s’interroger sur la nature de cet impératif, quand il 
s’agit de le penser dans l’espace social, c’est-à-dire 
autrement qu’accolé au rigorisme abstrait du devoir 
et de la responsabilité. Les liens qui nourrissent les 
propositions plastiques de Goldrajch sont envisagés 
dialectiquement, c’est-à-dire porteurs tout à la fois 
de libération et d’aliénation. Et la nécessité dont 
ces liens relèveraient serait celle d’une expérience 
de la transitivité des relations à partir de laquelle 
ils se construiraient concrètement. Goldrajch rejoint 
en cela l’idée même d’un hérétique et théologien 
philosophe du XVIe siècle, Giordano Bruno dans 
son opuscule Des liens, qui voyait dans la possibilité 
des liens une nécessaire réciprocité : « Il n’est pas 
possible de lier à soi, quelqu’un à qui le lieur, ne soit 
pas aussi attaché lui-même »1.
 	

Par des actions dans les écoles, dans des 
centres de jour pour personnes âgées, mais 
aussi par des interventions in situ, Goldrajch 
met en scène cette interaction dialectique. À 
l’exemple des séances de broderies collectives et 
performatives dans la ville, où tout un quartier 
s’invite autour d’une table pour broder. Malgré 
ou avec leur disparité, Goldrajch fait la somme 
de polarités contraires, en faisant interagir des 
individus, des groupes, qui ne se rencontreraient 
pas nécessairement. À cela s’ajoute le fait que 
la contrainte du labeur long et minutieux de la 
broderie associé à l’élan spontané d’un geste créatif 
sont enclins à amorcer un espace de dialogue. 
Quand la main est occupée, une médiation 
s’enclenche et la conversation peut commencer. 
À partir d’un savoir-faire traditionnel, Goldrajch 
produit un langage plastique dont il n’est pas 
le seul auteur et acteur. Il déplace dès lors la 
personnalisation d’un « je » d’artiste vers un « nous » 
pluriel. Les règles du jeu démocratiques sont 
supposées nous relier tous, sous la houlette d’un 
éthos commun, autant que selon l’intersubjectivité 
d’une raison institutionnalisée qui organise la 
société entre la légalité et l’illégalité, entre un 
ordre voulu et un ordre imposé, pour les citoyens 
que nous sommes. Idéalement, nous serions 
une communauté d’individus liés entre eux selon 
une chaîne de réciprocités nécessaires faites de 
propagations naturelles, familières, apparentées, 
mais aussi institutionnalisées, qui nous subordonne, 
à tout le moins, pose pour chacun d’entre nous 
un réseau de médiations. Liés et liables, nous 
les sommes donc, si tant est que nous formions 
une communauté de lieurs. Ces réciprocités nous 

Comment représenter les liens 
Une recherche de Stephan Goldrajch

par Raya Baudinet-Lindberg, Critique d’art et Professeure d’Esthétique

1. Giordano Bruno, Des liens, Paris, éditions Allia, 2004 (1589-1591). 

Museon_n8_2018_RTP.indd   26 22/06/18   10:11



27

Promenade à l’aveugle © Goldrajch / Rispens

Rencontres autour d’une broderie participative © Goldrajch / Rispens

Museon_n8_2018_RTP.indd   27 22/06/18   10:11



28

inscrivent dans des réseaux successifs appelés 
éducation, monde professionnel, sexuation, habitus 
de classes par lesquels chacun d’entre nous, passe 
ou aura à passer, soit qu’il s’y conforme, soit qu’il 
y résiste, s’il juge insuffisante cet entrelacement de 
déterminations. 
	 Or, il en est de liens comme de la réalité du 
monde et des hommes, infiniment variés. « On le 
comprend, il est autant de genres et de variétés de 
lien qu’il est de genres et de variétés du beau (…) à 
cela s’ajoute que dans chaque espèce, les différents 
individus sont liés diversement, par des choses 
différentes. L’affamé est lié à la nourriture, l’assoiffé 
à la boisson, le mâle plein de semence à Vénus ; 
tel est lié, à une beauté sensible, tel autre, à une 
beauté intelligible ; celui-ci à une beauté naturelle, 
celui-là à la beauté artificielle, un mathématicien 
est lié par les abstractions, un esprit pratique par 
les réalités concrètes… »2. Chacun se découvre libre 
et aliéné selon une alternative qui n’en est pas 
une, puisque l’alcoolique cherchera à se délivrer 
de la boisson, le philosophe platonicien passera 
de la beauté sensible à la beauté intelligible par 
gradation. Cette pluralité des liens autant subie 
que dévolue à une réalisation plus grande et plus 
haute que les liens eux-mêmes ; lorsque la société 
est en crise, chacun s’aliène l’autre sans attendre 
d’en être reconnu, moins selon un joug à secouer, 
qu’à partir d’un mode indifférencié, posant ce que 
René Girard appelle « une mauvaise réciprocité » 
incapable de reconnaître le « différent ». Cette 
mauvaise réciprocité pose une relation inversée faite 
de liens destructeurs et inopérants. L’autre, devenu 
alors un « différent » non assignable, inacceptable, 
car impossible à assimiler et à circonscrire, doit 
être sacrifié. Girard analyse les origines et les 
stéréotypes de la persécution à partir de cette 
aporie : la figure de la victime expiatoire ou du 
bouc émissaire est d’autant plus diabolisée qu’elle 
est inintelligible, inaudible dans sa différence. Une 
différence non comprise puisque ne rentrant pas 

en résonnance avec le système en place. La voix 
majoritaire qui absolutise au nom des semblables 
indifférenciés, trouve un coupable idéal au désastre 
afin de rejeter la faute en dehors d’elle. 
	 « Les minorités ethniques ou religieuses tendent  
à polariser contre elles les majorités […] Il n’y a 
guère de sociétés qui ne soumettent leurs minorités 
– tous les groupes mal intégrés ou simplement 
distincts – à certaines formes de discriminations 
sinon de persécutions. »3 Le minoritaire, c’est autant 
« le réfugié », « le pauvre », « le vieux », « le jeune », 
« le musulman », « l’homosexuel », « le Juif », tous 
ceux qui se différencient par leur nom, ou leur 
appartenance. Ces groupes minoritaires, terme mal 
choisi, se trouvent plutôt être des individus minorés. 
À l’image de « Bailgyqkhe » le bouc émissaire en 
tricot – médium populaire comme la broderie, 
traditionnellement dévolu aux femmes et à la 
sphère domestique, ici placé à l’égal des autres arts 
– hors norme, hors forme, inventé par Goldrajch.
	 Déguisé en « Bailgyqkhe » le bouc émissaire, 
Goldrajch renoue avec l’imaginaire des contes 
remplis d’anges, de démons, de monstres, de 
chimères et part à la rencontre de groupes, 
d’individus non répertoriés, et qui, pour cette raison 
même, se trouvent mis à l’index ou oubliés. Dans la 
ville, dans les institutions, « Bailgyqkhe » fait danser 
ceux qui ne dansent plus, fait marcher ceux qui ne 
marchent plus, fait parler ceux qui ne parlent plus. 
« Bailgyqkhe » prend sur lui peines et vindictes, 
violences et ressentiments. Dans ses poches, on 
peut fourrer des petits papiers noircis de questions 
laissées sans réponses. Ce que Goldrajch a choisi 
de traverser, c’est bien cette minorité que l’on ne 
veut pas voir, que l’on ne veut pas entendre. Des 
personnes marginalisées à qui n’est pas accordée 
la réciprocité des liens. Si la société n’en veut pas, 
« Bailgyqkhe » peut au moins porter leurs voix, 
et transformer des victimes désignées en héros 
d’une journée : le bouc émissaire « Bailgyqkhe » 
personnifiera les êtres sacrifiés.

2. Ibid., p. 66. 3. René Girard, Le Bouc émissaire, Paris, Grasset, 1982, p. 28.

Museon_n8_2018_RTP.indd   28 22/06/18   10:11



29

Le bouc émissaire guidé par deux aveugles et un chien-guide © Goldrajch / Rispens

Museon_n8_2018_RTP.indd   29 22/06/18   10:12



30

	 Dans la continuité de son approche poétique 
des sociétés humaines, Stephan Goldrajch manifeste 
également une expérience de lecteur de l’Ancien 
Testament en dehors de la seule lecture portée par 
la foi et l’appartenance religieuse. « Il est vrai qu’on 
prétend souvent que le mystique, si l’on considère 
la tendance profonde de son aspiration, vit au-delà 
et au-dessus du plan historique, et qu’il opère sur le 
plan de l’expérience, qui n’est pas celui de l’histoire. »4 
explique Gershom G. Scholem. Sauf que ce qui 
importe pour Goldrajch, est de faire d’un texte de la 
tradition sacrée, une expérience esthétique porteuse 
d’un imaginaire du sens, au-delà du fait religieux. 
Les écritures sont des textes ouverts, à commenter, 
à traduire, à transmettre. La réalité d’un texte 
sacré réside moins dans son caractère énigmatique 
que dans sa réalité partagée. En cela, si être 
contemporain est une ouverture sur l’inactuel, elle 
relève de liens entre des langages qui diffèrent, et 
cependant dont il faut trouver le moyen de traduire 
la réalité pour d’autres.
	 Le choix de Goldrajch de s’intéresser à des 
épisodes bibliques qui mettent en scène des 
créatures humaines et non-humaines – Noé et 
les animaux de son Arche, Samson et le lion – 
trouve là sa raison d’être, puisque le rapport entre 
création et révélation, peut être considéré comme 
la manière d’envisager également les liens qui se 
tissent entre les notions de nature et de culture. 
« […] Il est désormais difficile de faire comme si les 
non humains n’étaient pas partout au cœur de la 
vie sociale qu’ils prennent la forme d’un singe avec 
qui l’on communique dans un laboratoire, d’un 
adversaire électronique à battre aux échecs ou d’un 
bœuf traité comme substitut d’une personne dans une 
prestation cérémonielle. Tirons-en les conséquences : 
l’analyse des interactions entre les habitants du 
monde ne peut plus se cantonner au seul secteur 
des institutions régissant la vie des hommes, comme 
si ce que l’on décrétait extérieur à eux n’était qu’un 

conglomérat anomique d’objets en attente de sens 
et d’utilité. Bien des sociétés dites ˝primitives̋  nous 
invitent à un tel dépassement, elles qui n’ont jamais 
songé que les frontières de l’humanité s’arrêtaient 
aux portes de l’espèce humaine. Elles qui n’hésitent 
pas à inviter dans le concert de leur vie sociale les 
plus modestes plantes, les plus insignifiants des 
animaux. »5 Le lion, l’éléphant, le non-humain et 
l’humain, l’oiseau et le mur sur lequel il est peint, 
l’hétérogénéité des contraires, mais néanmoins 
liés par la rencontre. Voilà bien une réciprocité 
qui n’a pas fini d’interroger des relations qui 
incluent non plus seulement l’homme, mais les 
animaux et les choses. Un autre mode de partage 
des liens qui se manifeste à partir de gestes de 
pensée, de paroles, de modes relationnels qui ne 
sacrifient plus quiconque au nom d’une majorité. 
Vraisemblablement, un nouvel épisode de la saga 
des liens est sans doute encore à écrire pour 
Stephan Goldrajch.

4. Gershom G. Scholem, La Kabbale et sa symbolique, Paris,  
Petite bibliothèque Payot, 1966, p. 11.

5. Philippe Descola, Par-delà nature et culture, Paris, éd. Folio 
essais Gallimard, 2005, p. 18-19. 

Museon_n8_2018_RTP.indd   30 22/06/18   10:12



31

Le personnage du bouc émissaire à la rencontre des résidents d’un home © Goldrajch / Rispens

Museon_n8_2018_RTP.indd   31 22/06/18   10:12



32

À partir du 18 octobre 2018, si vous venez au 
Musée, puis traversez la cour, vous pénétrerez dans 
l’univers détonant de Leonard Freed. Issu d’un milieu 
modeste, ce photographe juif américain est né à 
Brooklyn en 1929. Sa famille est originaire de Minsk, 
en Biélorussie. En 1952, il part pour l’Europe, où 
il découvre notamment le travail d’Henri Cartier-
Bresson. Devenu lui-même photographe, son travail 
suscite l’intérêt à partir des années 1960 et, en 1972, 
Freed intègre la célèbre agence Magnum Photos.  
Le photographe engagé qu’il est ne choisit pas ses 
sujets au hasard. Il entend saisir des individus dans  
un contexte socio-politique particulier, et apporter  
un éclairage sur le monde qui l’entoure. À New York 
en 2006, alors qu’il prend quelques derniers clichés,  
il succombe d’un cancer à l’âge de 77 ans1.

« Leonard Freed. Worldview »
Exposition rétrospective sur  

un photographe engagé
par Maïwenn Barrial, Stagiaire au Musée Juif de Belgique

1. La chronologie présentée ici provient de : William A. Ewing, 
Nathalie Herschdorfer, Wilm van Sinderen, Leonard Freed. 
Worldview, Göttingen, Steidl, 2007, p. 304-309.

Conçue en partenariat avec l’agence Magnum 
Photos, cette exposition retrace le parcours de 
Leonard Freed, et met en avant sa vision du monde. 
On découvre un photographe s’interrogeant sur 
les raisons qui poussent les individus à faire ce 
qu’ils font, à travers 250 clichés en noir et blanc. 
Ces derniers font référence à des moments-clés de 
l’histoire politique mondiale. Témoin engagé, Freed 
couvre notamment le conflit israélo-palestinien, 
le mouvement des droits civiques aux États-Unis, 
l’Allemagne à l’heure de la Guerre froide, ou encore 
la révolution de 1989 en Roumanie. Quels que soient 
le lieu et l’événement, Freed s’intéresse, en particulier, 
aux minorités et à la police, pour mieux dénoncer  
les injustices.

Leonard Freed. Worldview est la première 
rétrospective sur le travail de ce photographe 
remarquable de la deuxième moitié du 20e siècle. 
Présentée d’abord au Musée de l’Élysée en Suisse 
(2007), l’exposition s’adressera aux passionnés de 
photographie, mais aussi à un public plus large. 
Les enseignants pourront utiliser certains thèmes 
historiques pour échanger avec les élèves sur les 
combats politiques et sociaux immortalisés par 
Freed, notamment sur la question de la convergence 
des luttes. Un dossier pédagogique est d’ailleurs 
disponible (sur le site internet du musée) pour 
approfondir les thématiques développées dans 
l’exposition.

Museon_n8_2018_RTP.indd   32 22/06/18   10:12



33

Marche pour les droits civiques, Washington D.C., 1963 © Magnum Photos

Amsterdam, 1958 © Magnum Photos

Museon_n8_2018_RTP.indd   33 22/06/18   10:12



34

À l’occasion de la restauration des bâtiments du 
Musée, l’ancienne exposition permanente a été 
démontée en 2015. Soucieuse de faire (re)découvrir 
les objets de culte du judaïsme et de mettre en 
lumière la vie quotidienne des populations juives de 
Belgique, l’équipe du musée a décidé de présenter 
une nouvelle exposition semi-permanente qui verra 
le jour en octobre 2018. Elle sera conservée jusqu’à 
la construction du tout nouvel espace muséal.
	 À partir des collections du musée, cette 
exposition semi-permanente sera consacrée 
aux rites et rituels du judaïsme. La muséologie 
se centrera sur les différentes étapes de la vie 
religieuse et familiale, ainsi que sur les cérémonies 
qui les accompagnent. Chaque thème sera introduit 
par des musiques et des chants. Riche d’une 
vaste collection de disques et de vinyles, le musée 
souhaite en effet mettre en valeur ses archives 
sonores, qui serviront ici d’angle inédit pour 
introduire les temps forts de la vie juive (naissance, 
mariage, fêtes religieuses, décès, etc.).

	 Les différentes salles du premier étage du 
bâtiment situé rue des Minimes marqueront le 
découpage thématique du parcours. Chacune 
d’entre elles, associée à un rite ou rituel spécifique, 
permettra d’explorer divers aspects relatifs à la 
pratique du judaïsme : les fêtes, les rites de passage 
(comme la Bar mitzva) et la musique juive sacrée 
ou profane. Un focus concernera les Juifs de 
Molenbeek et le lieu de culte appelé la shoule,  
dont le mobilier et les objets cultuels sont conservés 
dans les collections du MJB depuis 20021. 
	 Se voulant à la fois originale et didactique, 
l’exposition semi-permanente sera destinée aux 
élèves, aux étudiants et enseignants qui souhaitent 
aborder la question de la culture religieuse. 
Elle s’adressera également à tous ceux et celles 
désireux/ses d’en savoir plus sur l’histoire des 
populations juives à Bruxelles au cours du 20e siècle.

Rites et rituels du judaïsme
Une nouvelle exposition 

semi-permanente 
par Maïwenn Barrial, Stagiaire au Musée Juif de Belgique

1. Philippe Pierret, Trajectoires et Espaces juifs. La schoule  
de Molenbeek, facettes d’un judaïsme contemporain, Bruxelles,  
Fonds Jacob Salik, 2006.

Museon_n8_2018_RTP.indd   34 22/06/18   10:12



35

Boîte à épices en argent en forme de poire, Kronstadt (actuellement 
Brasov, Roumanie), circa 1810, utilisée dans le cadre du Shabbat, 
n°  03083 © Musée Juif de Belgique

Toupie en ivoire du 19e siècle présentée dans l’exposition, n°  01575 
© Musée Juif de Belgique 

Museon_n8_2018_RTP.indd   35 22/06/18   10:12



36

Museon_n8_2018_RTP.indd   36 22/06/18   10:12



37

La vie du musée

Museon_n8_2018_RTP.indd   37 22/06/18   10:12



38

Introduction

Dans un contexte de crise du secteur culturel, 
liée à la situation sécuritaire et marquée par une 
stagnation des subventions, les établissements 
culturels doivent innover afin d'attirer le public et 
d’assurer leur subsistance. Cette problématique 
s'est posée au département de la communication 
du Musée Juif de Belgique. Comment repenser nos 
modèles afin de proposer aux visiteurs une nouvelle 
offre culturelle, tout en faisant la promotion de 
notre institution afin d'être en phase avec notre 
époque et d'accroître nos revenus ?

L’offre culturelle muséale étant abondante, 
il s'agit donc de créer des activités qui 
enseignent, distraient et permettent de se 
démarquer en proposant des expériences 
variées. C'est dans cet ordre d'idées 
que le département de la communication du 
Musée Juif de Belgique a planifié et organisé 
les « Soirées littéraires » animées par la responsable 
de la communication. Ces événements doivent 
permettre de faire connaître notre institution 
en proposant au public de nouveaux outils de 
compréhension de l'histoire et de la culture juives.

Les « Soirées littéraires »

Ces événements, qui sont appelés à se perpétuer, 
mettent en lumière le travail d’auteurs, confirmés 
ou non, dont les ouvrages revêtent un intérêt 
pour notre public. Par ailleurs, elles sont aussi des 
occasions idéales pour asseoir la crédibilité du 
Musée et son rôle-moteur dans le tissu culturel 
bruxellois. 

	 Ce premier cycle de rencontres s’est ouvert le 
7 septembre 2017 avec une conférence de l’auteure 
et journaliste Valérie Trierweiler qui a présenté 
son nouvel ouvrage Le Secret d'Adèle. Ce roman, 
basé sur des faits réels, raconte l’histoire d’un 
amour fou, celui d’Adèle Bauer, une enfant de la 
haute bourgeoisie juive de Vienne, contemporaine 
de Stefan Zweig et de Sigmund Freud. À 18 ans, 
Adèle se marie avec un riche homme d’affaires de 
dix-sept ans son aîné, Ferdinand Bloch. Aimant et 
tendre, celui-ci est aussi un mécène qui soutient les 
artistes en vogue, dont Gustav Klimt. Le jour où il 
commande à ce dernier un portrait de sa femme, 
Adèle a 23 ans, elle est au sommet de sa beauté, 
mais aussi habitée d’une très grande tristesse 
après avoir fait une fausse couche à six mois, puis 
perdu un enfant nouveau-né. Cette succession de 
drames provoque un rapprochement entre Klimt 
et elle… Cette présentation exceptionnelle a été 
agrémentée d'une courte projection illustrant le 
roman et réalisée par Pascale Abecassis, journaliste 
et réalisatrice.
	 La deuxième rencontre qui s’est tenue 
le 30 novembre 2017 a permis au public 
d’échanger avec Olivier Guez, essayiste et  
prix Renaudot 2017, autour de son ouvrage  
La Disparition de Josef Mengele. Le livre relate 
l’histoire de la fuite en Argentine de cet ancien 
médecin SS coupable d’expérimentations atroces 
sur les déportés dans le camp d’extermination 
d’Auschwitz et mort mystérieusement au Brésil  
en 1979, après trente ans de traque. 
	

Les « Soirées littéraires » 
Une nouvelle offre culturelle au Musée
par Chouna Lomponda, Responsable de la Communication au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   38 22/06/18   10:12



39

	 Une troisième conférence est prévue le  
22 novembre 2018. Le Musée aura le plaisir 
d’accueillir l’auteur et journaliste Thomas  
Snégaroff qui présentera son ouvrage Little  
Rock, 1957, relatif à la lutte pour l’égalité  
des droits des Afro-Américains. 

Conclusion 

Les deux rencontres proposées en 2017 se sont 
révélées autant de succès, accueillant cent-septante 
personnes au total. Elles ont permis de faire la 
promotion de notre institution en associant notre 
nom à celui de personnalités littéraires et à des 
œuvres de grande envergure. Cette action a aussi 
démontré le dynamisme de notre Musée, tout 
en créant un moment privilégié de partages et 
d’échanges. Au regard des différentes retombées 
médias ayant découlé de ces deux événements, 
force est de constater que ces « Soirées littéraires » 
sont appelées à un bel avenir.

Conférence avec Valérie Trierweiler (7 septembre 2017) 
© Maxime Collin

Conférence avec Olivier Guez (30 novembre 2017) 
© Maxime Collin

Museon_n8_2018_RTP.indd   39 22/06/18   10:12



40

Introduction

Comment adapter sa communication aux enjeux 
actuels et la conformer à une situation de crise – 
liée à un contexte sécuritaire, à des financements 
limités, à la perte de confiance du visitorat, etc.,  
tout en rassurant les pouvoirs subsidiants ? 
Pour garder la confiance de ceux-ci, il faut les 
convaincre : promouvoir notre marque muséale, 
implémenter des stratégies et articuler des outils 
pour atteindre l’objectif.

Pour une institution telle que la nôtre, qui  
se relève d’un attentat, cela constitue l’un de 
nos défis principaux. Le développement de réseaux 
et de nouveaux modèles de partenariat est,  
en conséquence, l’une des actions majeures  
de notre stratégie depuis quatre ans.

La Fête de la gratuité en l’honneur 
du Musée Juif de Belgique

Comme souligné plus haut, bien communiquer 
est indispensable pour notre institution. C’est 
pourquoi nous considérons nos partenariats comme 
de véritables opérations de communication et 
l’événementiel comme un outil pour développer  
la visibilité de la marque « Musée Juif de 
Belgique » et toucher d’éventuels sponsors.

Depuis quelques années, le Musée implémente 
de nouveaux partenariats en collaborant avec le 
privé ou des institutions publiques. Cela donne 
des expériences étonnantes et des collaborations 
fructueuses ayant permis d’augmenter la 

 
fréquentation du musée, telles que la « Fête de la 
gratuité en l’honneur du Musée Juif de Belgique » 
co-organisée avec l’asbl Arts&Publics.

Fondée en mars 2012, Arts&Publics est une 
association spécialisée dans la médiation culturelle, 
qui place les différents publics de la culture au 
centre de son action. Jeune opérateur dynamique 
dans le secteur socio-culturel, elle décline de 
nombreux projets visant les secteurs muséal, 
vidéoludique et l’insertion socio-professionnelle. 
Elle est à l’origine de la « Fête de la gratuité », qui 
met à l’honneur une sélection d’une quinzaine de 
musées parmi les cent-cinquante qui sont gratuits 
les premiers dimanches du mois. Depuis cinq ans, 
la gratuité a permis l’élargissement du public et un 
accès plus démocratique aux divers patrimoines 
culturels. Ces entrées libres sont bénéfiques pour  
les musées. 

La visibilité du Musée Juif de Belgique 
s’est trouvée accrue grâce à des campagnes 
média autour de cet événement, dont les 
différentes activités ont permis de nouvelles 
expériences immersives dans notre institution.
Le dimanche 4 février 2018, 490 visiteurs ont 
ainsi découvert notre exposition temporaire 
« Bruxelles, terre d’accueil ? » de façon inattendue, 
grâce à un partenariat initié avec « Médecins du 
Monde Belgique ». Les visiteurs étaient guidés par 
des bénévoles de cette organisation humanitaire, 
qui partageaient leur expérience d'accueil et 
d'assistance. « Médecins du Monde Belgique »  

L’impact des nouveaux 
modèles de partenariat

L’exemple de la Fête de la gratuité
par Chouna Lomponda, Responsable de la Communication au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   40 22/06/18   10:12



41

reçoit, en effet, environ deux cents migrants chaque 
jour, ce qui renvoie directement au thème de notre 
exposition qui traitait de la migration et de la 
diversité dans le Bruxelles d’hier et d’aujourd’hui.

Dans l’exposition « Bruxelles, terre d’accueil ? » © Maxime Collin Partenariat avec l’organisation « Médecins du monde » © Maxime Collin

Conclusion 

Cet événement nous a non seulement permis de 
glaner un nouveau public qui communiquera à son 
tour sur la marque – le bouche-à-oreille étant un 
outil d'une efficacité redoutable –, mais aussi de 
mettre en lumière notre Musée via des retombées 
médias (en particulier la télévision via BX1, la  
radio avec La Première, la presse écrite, etc.).  
Les visiteurs satisfaits, habitués ou non à visiter  
un musée, ont apprécié les différents jeux animés  
par Arts&Publics, qui traitaient des différentes 
relations entre les cultures. Ce nouveau type 
de partenariat est voué à perdurer.

Museon_n8_2018_RTP.indd   41 22/06/18   10:12



42

Dans le prolongement de « Bruxelles, terre 
d’accueil ? » qui racontait comment la capitale  
belge s’est transformée en ville-monde aux  
184 nationalités, un projet participatif a vu le 
jour entre le Musée et une classe de 4e année de 
l’Athénée Royal Gatti de Gamond. De septembre 
2017 à février 2018, encadrés par leurs professeurs 
d’histoire et de français, ces jeunes Bruxellois âgés 
de 16 ans environ ont travaillé sur leur histoire 
de famille, qui croise bien souvent celle de la 
migration. Ils ont produit des œuvres originales,  
qui ont ensuite été exposées au Musée Juif de 
Belgique.

Sur les traces d’une histoire familiale

Né dans le cadre du programme La Culture a 
de la Classe soutenu par la Cocof (Commission 
communautaire française de la Région de Bruxelles-
Capitale), ce projet avait pour ambition d’amener 
chacun des élèves de cette classe sur les traces de 
son histoire familiale. Dans un premier temps, après 
avoir visité l’exposition « Bruxelles, terre d’accueil ? » 
et longuement échangé avec l’équipe du Musée, ils 
ont interrogé leurs parents, leurs grands-parents, 
ou encore leurs oncles et tantes. Au-delà de ces 
témoignages directs, ils ont également découvert 
que, pour écrire une histoire de famille, tout peut 
faire source : une correspondance, un objet emporté 
depuis le pays d’origine, ou encore une photo de 
famille trouvée dans une boîte à chaussures. Pour 
les accompagner dans cette exploration, outre 
l’équipe du Musée et les enseignants de l’Athénée 

Gatti de Gamond, les jeunes ont pu compter sur 
l’aide de différents intervenants extérieurs. C’est 
ainsi que des historiens, des témoins ayant vécu 
eux-mêmes l’expérience de la migration ou encore 
des généalogistes sont venus dialoguer avec eux 
durant des ateliers qui ont pris place au Musée ou 
l’école. Dans un deuxième temps, une fois l’histoire 
familiale mise sur papier, il leur a fallu « interpréter » 
et « traduire » cette histoire en une œuvre d’art. La 
chose n’était guère aisée, mais chacun a finalement 
trouvé sa voie : certains ont choisi le dessin, tandis 
que d’autres ont réalisé un petit film, une installation 
artistique, un collage, un poème… et même un jeu 
de société ! Pour ce volet, les jeunes ont bénéficié 
de l’accompagnement d’artistes, mais aussi d’une 
scénographe qui les a aidé à trouver une place 
pour leurs œuvres dans le Musée. C’est ainsi que 
les travaux des élèves de Gatti de Gamond se 
sont retrouvés éparpillés entre les quatre étages 
du bâtiment de la rue des Minimes, aux côtés des 
œuvres des artistes confirmés présentées dans le 
cadre de « Bruxelles, terre d’accueil ? ».

Surmonter les obstacles

Tout au long de ce projet, les jeunes de l’Athénée 
Royal Gatti de Gamond sont parvenus à surmonter 
différents obstacles. Très peu familiers du monde  
des musées, ils ont découvert ce que recouvrait  
le concept de « musée », et ont réussi à s’y trouver une 
place. Ils ont également appris à connaître et  
à travailler avec un musée juif qui charriait sans 
doute au départ certaines idées reçues. En outre,  

Histoires de famille, histoires de migration 
Une exposition participative  

avec l’Athénée Gatti de Gamond
par Bruno Benvindo, Conservateur au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   42 22/06/18   10:12



43

il leur a fallu entrer en dialogue avec leurs parents 
ou grands-parents sur des questions difficiles, 
intimes, qui n’avaient parfois jamais abordées dans 
le cadre familial. Enfin, ils ont réussi à surmonter la 
pudeur de l’adolescence pour présenter leur histoire 
au grand public. Certaines de leurs œuvres étaient 
très explicites, d’autres beaucoup plus allusives, mais 
toutes dégageaient une sincérité « à fleur de peau » 
qui ne pouvaient que retenir l’attention des visiteurs. 
	 Enfin, dernier témoin de la manière dont cette 
collaboration entre notre Musée et cette école 
bruxelloise a permis aux élèves d’explorer des 
territoires inconnus, ce projet a été présenté le  
9 mai 2018 au Parlement bruxellois. À l’occasion 
d’une journée de réflexion sur la migration en 
Europe, deux jeunes filles de l’Athénée Gatti de 
Gamond, âgées de 15 ans, n’ont pas hésité à 
prendre la parole dans l’hémicycle pour retracer  
les prémices, le cheminement et l’aboutissement  
du projet mené avec le Musée Juif de Belgique.

« Ne pas avoir honte de qui je suis »

En conclusion, cette exposition participative a 
permis aux élèves de découvrir ce que pouvait être 
un « musée juif ». Ils ont également pu questionner 

leurs origines, remonter aux sources, approfondir 
le dialogue avec leur famille. Enfin, ils ont appris 
à développer leurs points de vue et à le partager 
avec un public large. L’expérience s’est achevée par 
une évaluation effectuée par les élèves eux-mêmes. 
En lisant leurs impressions, on découvre combien 
l’initiative, si elle les a quelques fois déroutés au 
départ, a porté ses fruits. Voici, pour conclure sur  
ce projet qui en appellera sans nul doute d’autres,  
le témoignage de cinq élèves :
— « J’ai appris qu’on a tous une histoire qui se doit 
d’être racontée ».
— « Ce que j’ai apprécié, c’est que le musée n’expose 
pas que pour les Juifs. Il est ouvert à tous et tout  
le monde, peu importe notre origine ».
— « Le projet ne m’intéressait pas au départ, je dois 
bien l’avouer. Mais en m’y mettant, j’ai remarqué 
à quel point ça m’avait rapproché de mes parents, 
et aujourd’hui je trouve que c’est une expérience 
extrêmement importante qui permet de se 
rapprocher de sa famille. »
— « La migration, c’est toujours plus qu’une route. 
C’est surtout des raisons et des obstacles qui nous 
poussent à la faire. »
— « J’ai appris à me dépasser, à réduire ma timidité, 
à ne pas avoir honte de qui je suis. »

Atelier « scénographie » avec les élèves de l’Athénée Gatti de Gamond, 
février 2018 © Pierre Brohe

Œuvre d’un élève exposée au Musée, mars 2018 © Pierre Brohe

Museon_n8_2018_RTP.indd   43 22/06/18   10:12



44

Introduction

La question des migrations est plus que jamais 
d’actualité, tant elle divise nos sociétés occidentales. 
C’est dans le but de favoriser la compréhension de 
ce phénomène global que le Musée Juif de Belgique 
a organisé en ses murs, entre octobre 2017 et mars 
2018, l’exposition « Bruxelles, terre d’accueil ? ». 
Cette dernière s’attachait à retracer le parcours de 
ceux qui quittèrent leur pays d’origine pour s’établir 
à Bruxelles au cours de l’Histoire. Pour les migrants 
d’hier et d’aujourd’hui, le départ vers la Belgique 
s’apparente souvent à un réel déracinement, tout 
en répondant à des motifs bien pressants, comme 
la recherche de travail ou de meilleures conditions 
de vie, mais aussi la nécessité de fuir guerres et 
persécutions.
	 Dans cet article, nous traiterons du jeu de 
société « This is not a Game » créé par FARO afin  
de sensibiliser les jeunes néerlandophones de  
10 à 18 ans au parcours tumultueux et à la situation 
souvent précaire des réfugiés au fil du temps. Pour 
la réalisation de son jeu, FARO a eu recours à des 
sources historiques diverses et variées, notamment 
les riches archives du fonds Suzanne Rosendor 
qui font partie des collections du Musée Juif de 
Belgique 1.

La naissance du projet « This is not a Game »

Pour comprendre l’objectif visé par le jeu, il convient 
d’abord de présenter FARO, l’organisation qui en est 
à l’origine. Celle-ci est l’interface flamande pour le 
patrimoine culturel et immatériel, dont l’action s’étend 
sur l’ensemble du territoire des régions flamande 
et bruxelloise. Subventionnée par le Gouvernement 
flamand et supervisée par le Ministère flamand 
de la Culture, elle a pour mission de renforcer et 
soutenir le secteur du patrimoine culturel en Flandre, 
ce qui comprend les musées, centres d’archives, 
bibliothèques et autres associations. 

La volonté de créer un jeu sur le thème des 
réfugiés émane d’abord de l’association flamande 
Vluchtelingenwerk Vlaanderen, active dans l’aide aux 
réfugiés et demandeurs d’asile. En effet, ne disposant 
pas d’outil destiné à sensibiliser les jeunes au sort de 
ces derniers, elle souhaitait pallier ce manquement 
par le biais d’un jeu de société. C’est donc tout 
naturellement vers FARO qu’elle s’est tournée afin 
de concrétiser son idée, les deux organisations ayant 
déjà collaboré sur d’autres projets par le passé.  
Un troisième partenaire s’est joint à cette entreprise : 
il s’agit de la Province de Flandre Occidentale,  
très active dans nombre d’événements relatifs  
à la Première Guerre mondiale. 

C’est donc une petite équipe de six personnes 
issues de chaque organisation qui s’est attelée 
durant plus d’un an à réaliser le jeu afin de lui 
permettre d’être prêt le 20 juin 2017, à l’occasion 

Les archives du Musée  
au service d’une cause 

citoyenne : le jeu de société  
« This is not a Game »

par Cédric Leloup, Historien et Archiviste

1. Madame Katrijn D’hamers, la coordinatrice du projet, qui travaille chez 
FARO sur des thématiques liées essentiellement à l’immigration et à la 
diversité culturelle, a eu l’amabilité de nous éclairer sur la conception du jeu.

Museon_n8_2018_RTP.indd   44 22/06/18   10:12



45

Représentation de Suzanne Rosendor  
dans le jeu « This is not a Game » © faro

Photographie de la jeune Suzanne Rosendor 
© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   45 22/06/18   10:12



46

de la Journée mondiale des réfugiés. Le fruit de 
ce partenariat correspond tout à fait aux objectifs 
respectifs de chacun. Ainsi, conformément au souhait 
de Vluchtelingenwerk Vlaanderen, le jeu a pour 
ambition de changer l’opinion des jeunes sur le sort 
des réfugiés, tout en présentant le parcours vécu par 
cinq personnes fuyant les horreurs de la Première 
Guerre mondiale, thématique chère à la Province de 
Flandre Occidentale. Il valorise aussi le patrimoine, 
conformément aux missions de FARO.

Un jeu de l’oie éducatif et engagé

Le résultat de cette collaboration se présente sous 
la forme d’un jeu de l’oie classique de prime abord : 
chaque joueur doit faire progresser son pion sur 
un plateau de soixante-trois cases réparties en 
spirale et ce, en fonction du lancer de deux dés. 
Le premier arrivé sur la dernière case remporte la 
partie. Évidemment, comme dans tout jeu de l’oie, 
il existe des avantages et des pénalités. Ainsi, si la 
progression de chacun peut être accélérée par un 
heureux lancer de dés, elle peut tout aussi bien 
être ralentie, voire stoppée dans le cas contraire.
Pire, un joueur malchanceux peut même se voir 
contraint à revenir sur ses pas ! 

À ces mécaniques de jeu basiques s’ajoutent 
de nouveaux éléments qui font toute la richesse 
et l’originalité de « This is not a Game ». Tomber 
sur une case représentant une main impose, par 
exemple, au joueur de se saisir d’une carte « action » 
comportant soit un défi  à réaliser, soit une question 
relative aux migrations. La réussite ou l’échec à 
cette petite épreuve conditionnent l’avancée ou le 
recul d’une ou plusieurs cases. Par ailleurs, tomber 
sur une case « stop » donne le choix au joueur de 
s’écarter, s’il le souhaite, du parcours prédéfi ni pour 
emprunter une route annexe plus rapide, mais aussi 
plus dangereuse, au risque de devoir opérer un 
sérieux retour en arrière suite à un mauvais lancer 
de dés.

En début de partie, chaque participant choisit 
son pion à l’effi gie d’un réfugié parmi quatorze 
personnages ayant véritablement existé. Il dispose 
aussi d’un petit carnet illustré de vingt-six pages 
retraçant fi dèlement le parcours du réfugié qu’il 
incarne. En cours de partie, s’il tombe sur une 
case représentant une hirondelle – symbole par 
excellence des migrations –, il doit lire une page de 
son carnet pour en apprendre plus sur l’histoire de 
son personnage, et avancer ou reculer de quelques 
cases au gré des mésaventures de celui-ci. 

Représentations des migrants dans le jeu © FARO

Museon_n8_2018_RTP.indd   46 22/06/18   10:12



47

La réalisation des quatorze carnets évoqués 
précédemment est le fruit d’une longue réflexion. 
Il fallait, en effet, rendre chaque histoire accessible 
à un public jeune et optant pour des textes courts 
au vocabulaire simple. Il fallait aussi, afin d’éviter 
tout sentiment de lassitude, illustrer les propos 
par le biais de photographies issues d’archives ou 
d’albums privés. Ces carnets, écrits à la manière de 
journaux intimes et agrémentés d’images d’époque, 
suscitent l’empathie du public pour les réfugiés et 
lui permettent de s’identifier à ces personnes qui 
doivent tout quitter du jour au lendemain. 

Le caractère si contraignant et exigeant du  
jeu résulte, finalement, d’une volonté de FARO et 
de ses partenaires de faire prendre conscience aux 
enfants et adolescents des difficultés rencontrées 
par les réfugiés. En effet, les jeunes joueurs voient 
leur progression accélérée ou ralentie en fonction 
de facteurs sur lesquels ils n’ont aucune prise.  
N’est-ce pas là une représentation fidèle du 
parcours des migrants, qui est rarement un long 
fleuve tranquille ?

Trouver des sources à exploiter

Le souhait des concepteurs du jeu était que 
celui-ci repose sur une solide assise scientifique 
en proposant aux jeunes de découvrir l’histoire 
vraie de quatorze réfugiés à travers le temps et 
l’espace, depuis ce tisserand gantois du 14e siècle 
fuyant en Angleterre les persécutions politiques 
au migrant syrien échappant à la guerre qui fait 
actuellement rage dans son pays, en passant par 
l’étudiante chilienne réfugiée en Belgique suite au 
coup d’État du général Pinochet. La diversité des 
profils présentés vise, en effet, à mettre en lumière 
les points communs et les différences entre ces 
situations migratoires au cours de l’Histoire.

Afin que les différents récits aient un caractère 
scientifique – ils ont notamment été relus par 
des historiens –, il convenait donc de trouver et 
sélectionner des sources historiques fiables à 
exploiter. Une tâche ardue qui, fort heureusement, 
a grandement été facilitée par le fait que 
Vluchtelingenwerk Vlaanderen et FARO disposaient 
déjà de nombreux témoignages et images de 
migrants collectés par le passé. Cette importante 
base de données a été complétée par de nombreux 
ouvrages scientifiques, des journaux personnels  
de migrants ou encore des registres de population. 
Des archives familiales ont également été employées, 
notamment celles du fonds Suzanne Rosendor qui 
nous intéressent aujourd’hui. 

Le fonds Suzanne Rosendor

Ce fonds a été transmis au Musée par Suzanne 
Rosendor en trois versements, entre 2014 et 
2016. Très riche, il comporte notamment de la 
correspondance, des passeports, des documents 
d’identité et des photographies permettant 
de retracer le parcours atypique de la famille 
Rosendor, famille juive originaire de Falesti 
(Moldavie) et établie en Belgique en 1923. 
L’invasion allemande du pays en mai 1940 
poussera celle-ci à se réfugier d’abord en France, 
puis en Espagne, au Portugal et aux États-Unis 
avant de revenir en Belgique en 1951. Suzanne, 
âgée de 6 ans lorsque la guerre éclate, suivra ses 
parents dans toutes ces péripéties.

Anne Cherton, archiviste au Musée Juif de 
Belgique, a réalisé l’inventaire du fonds Rosendor et 
retracé l’histoire de cette famille2. Elle a également 
soumis à FARO et à ses partenaires l’idée d’intégrer 
le parcours migratoire de Suzanne dans leur jeu 
afin d’évoquer le second conflit mondial. L’idée était 

1. Voir Anne Cherton, « L’odyssée de la famille Rosendor : Bessarabie-
Belgique-France-Espagne-Portugal-États-Unis-Belgique », Muséon.  
Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de Belgique, 2016, 7, p. 130-145.

Museon_n8_2018_RTP.indd   47 22/06/18   10:12



48

judicieuse, d’autant plus qu’elle permettait aussi 
de présenter une personne fuyant les persécutions 
religieuses et de raconter l’histoire d’une enfant 
en temps de guerre. À l’instar d’autres institutions, 
le Musée a donc contribué à la réalisation du jeu 
en mettant ses archives et ses photographies à 
disposition de FARO. 

Conclusion

La collaboration entre FARO et ses différents 
partenaires s’est avérée fructueuse et a permis 
l’aboutissement d’un projet ambitieux : celui de 
réaliser un jeu de société destiné à la jeunesse, 
qui valorise le patrimoine tout en permettant une 
réflexion sur le sort des réfugiés. Outre son aspect 

ludique, « This is not a Game » est aussi et surtout  
un formidable outil pédagogique mettant en lumière 
le parcours difficile de personnes ordinaires qui 
ont dû quitter leur pays et leur quotidien pour 
survivre. Le jeu doit en partie sa réussite à son 
assise scientifique et au fait qu’il s'appuie sur des 
histoires vraies. En ce sens, le recours intelligent au 
patrimoine, notamment les archives, a permis aux 
concepteurs du jeu de servir une cause citoyenne. 

Vu le vif succès rencontré par le jeu en Belgique 
néerlandophone, il est regrettable qu’un tel outil ne 
soit pas encore édité en français et mis à disposition 
des jeunes francophones. En attendant, l’ensemble 
du contenu de « This is not a Game » est disponible 
gratuitement sur le site : 
http://www.woiindeklas.be/this-is-not-a-game.html.

Le matériel du jeu « This is not a Game » © faroGroupe d’enfants en train de tester le jeu © faro

Museon_n8_2018_RTP.indd   48 22/06/18   10:12



49

Quel homme que ce Meyerbeer ! 
Et quelle belle race que la nôtre.  
	 Marie Oppenheim (17 octobre 1854)

Ce projet – un mémoire de Master en Musicologie 
à l’Université libre de Bruxelles1 – est né à la fois de 
la tentation de connaître la contribution culturelle 
et artistique des Juifs à la vie musicale belge depuis 
la naissance du pays, et du constat de la pénurie 
– flagrante et étonnante – de documentation à ce 
sujet. Si de nombreuses sources ont mis en lumière 
leur influence sur l’épanouissement économique 
et financier de la Belgique, elles n’évoquent que 
rarement ou de manière aléatoire leur participation 
active à l’éclosion et au développement d’une aura 
artistique au-delà des frontières. Entendant explorer 
ce terrain presque vierge, nous sommes partie à la 
recherche du patrimoine musical et du profil socio-
culturel de la population ciblée à travers sa relation 
à la judéité et à la communauté juive.

Un patrimoine enfoui

S’inscrivant dans l’historiographie musicale du 
pays, évoquée par le biais d’une de ses minorités, 
cet essai, en dialogue avec l’évolution culturelle et 
artistique de la société belge depuis sa naissance 

jusqu’en 1930, a permis de faire la lumière, entre 
autres, sur la dynastie musicale des Samuel – 
Adolphe, Eugène, Edouard et Léopold – dont 
les activités plurielles dans l’enseignement, 
la direction musicale, la composition ou la 
virtuosité ont marqué le siècle étudié. Au-delà 
des trajectoires individuelles et des données 
éparpillées, la démarche échafaude leur parcours 
en termes d’affirmation identitaire à travers leur 
contribution au sein de trois espaces socio-culturels 
distincts : l’espace communautaire lié à la pratique 
synagogale, l’espace temporel lié à la vie séculière 
et professionnelle, et l’espace mondain représentant 
la face privée des activités communautaires.
	 Projet ambitieux et complexe, puisqu’il passe 
obligatoirement, avant même la question de la 
délimitation du champ d’investigation, par celle de 
l’identité, fréquemment controversée, de la judéité 
– qui est juif ? –, et par extension, qu’est-ce que la 
musique juive, et enfin sur quelles bases peut-on 
établir le rapport entre l’identité juive et la pratique 
artistique musicale ? 
	 Tributaire du manque d’études et de ressources 
disponibles, la découverte du « matériau brut » a 
posé un défi majeur à l’investigation. Si dans le 
corpus de départ figurait le journal intime de Marie 
Oppenheim-Errera (1836-1918)2, que celle-ci 

Le patrimoine musical des  
Juifs de Belgique (1830-1930) 

Itinéraire d’une recherche
par Michèle Fornhoff-Levitt, Musicologue

1. Michèle Fornhoff-Levitt, Le Patrmoine musical des Juifs de Belgique 
(1830-1930). Aperçu d'un siècle d'activité à Bruxelles, mémoire de 
Master en Musicologie s.l.d. des professeurs Jean-Philippe Schreiber 
et de Valérie Dufour, Université libre de Bruxelles, année académique 
2016-2017, 163 p.

2. Née dans une grande famille bourgeoise juive, libérale et 
maçonnique originaire de Francfort puis établie à Bruxelles, cette 
jeune fille de formation humaniste et passionnée de musique note, 
jour après jour, ses activités, ses observations et ses réflexions. Elle 
deviendra l’épouse de Giacomo Errera, le mythique fondateur de la 
Banque de Bruxelles, issu d’une famille vénitienne sépharade.

Museon_n8_2018_RTP.indd   49 22/06/18   10:12



50

commence dès l’âge de 18 ans et qui couvre, avec 
une courte intermittence, la période 1853-18773 

– un document foisonnant de noms d’artistes 
de toutes sortes, principalement des musiciens 
–, l’étude a fait appel également à différentes 
encyclopédies judaïques4 ainsi qu’à des notices 
biographiques provenant de sources générales 
et musicales de référence5. La troisième étape 
a consisté en une recherche prosopographique6 
détaillée effectuée sur base, notamment, des 
Archives générales du Royaume (Police des 
Étrangers), des Archives de la Ville de Bruxelles 
(Registre des Étrangers, à partir de 1840), et  
du Musée Juif de Belgique (Registre des Juifs, 
Fichiers des Juifs de Bruxelles).  

Des archives révélatrices au Musée 
Juif de Belgique

Alors que l’exploration des bases de données 
généalogiques exige un investissement matériel 
important pour un résultat – dans le cas présent 
du moins – dérisoire7, l’objet s’illumine par les 
témoignages « vivants » recueillis à travers les 

3. Ces cahiers tapuscrits (750 p.) par les soins de la psychanalyste 
Milantia Errera-Bourla, ex-épouse de Marc Errera, un descendant de 
cinquième génération d’Eugénie Oppenheim, font partie du fonds 
Errera conservé aux archives de l’Université libre de Bruxelles.
4. E.a. Encyclopedia Judaica, The Jewish Encyclopedia, The Standard 
Jewish Encyclopedia, The Universal Jewish Encyclopedia, etc.
5. E.a. The New Grove Dictionary of Music and Musicians, Die Musik 
in Geschichte und Genenwart, ainsi que Jean-Philippe Schreiber, 
Dictionnaire biographique des Juifs de Belgique, Louvain-la-Neuve, 
Editions De Boeck, 2002 et Philippe Pierret, Le Livre des petits. 
Répertoire des familles juives à Bruxelles, Bruxelles, Musée Juif de 
Belgique, 2015.
6. La prosopographie est une science auxiliaire de l’histoire qui 
étudie les biographies des membres d’une catégorie spécifique de 
la société, en particulier leurs origines, leurs liens de parenté, leur 
appartenance à des cercles de conditionnement ou de décision.
7. Les musiciens ne sont pas enregistrés dans les archives en tant 
que catégorie socio-professionnelle, mais en tant qu’« employés ». 
Leur repérage est d’autant plus difficile à réaliser que le lexique des 
catégories socio-professionnelles varie tout au long de la période 
envisagée.

contacts personnels, la presse, les sources livresques 
ou les documents historiques disponibles dans les 
archives, les bibliothèques ou les musées, tels une 
sélection de documents pertinents accessibles au 
Musée Juif de Belgique (MJB). 
	 Parmi ces derniers, il s’agit de mentionner la 
valeur précieuse et incontournable de deux fiches 
consacrées aux Samuel dans le sinistre Registre des 
Juifs établi par les autorités communales sur ordre 
de l’occupant nazi en 1940 et conservé au MJB. 
Depuis 1990, le Musée dispose en effet de 212 
classeurs de ce registre grâce auquel on connaît 
les ascendants et les descendants des 65.000 
personnes considérées comme juives et résidant 
en Belgique au 30 novembre 19408, soit quelque 
500.000 individus : il mentionne les noms, les 
prénoms, les lieu et date de naissance, l’adresse, la 
profession, la nationalité, la religion de l’interrogé 
ainsi que celle de son épouse, de ses enfants, de  
ses parents et de ses grands-parents.
	 Ainsi, sous des apparences purement 
« administratives », la fiche représentée ci-contre, 
signée par Eugène Clément Samuel et consacrée 
à son lignage – on y perçoit e.a. le nom de son 
géniteur, Adolphe Samuel –, cache le schisme 
religieux à l’origine de la discorde entre père et fils  
et le parcours cahoteux de ce dernier. Le « cas » 
singulier d’Adolphe-Abraham, ce « disciple du 
judaïsme dans la musique » converti au catholicisme 
à l’âge de 71 ans avec son épouse – la cantatrice 
colonaise Bertha Emmanuel – et frappant de stupeur 
le monde musical contemporain, continue en effet à 
intriguer aujourd’hui, plus de cent ans après sa mort 
(voir la mention « catholique » à côté de leurs noms et 
« israélite » à côté de celui d’Eugène). Véritable figure 
de proue injustement tombé dans l’oubli, ce brillant 
musicien aux facettes multiples de pédagogue, de 
chef d’orchestre, de compositeur, de critique musical 

8. Les Juifs âgés de plus de 15 ans (ou éventuellement le chef 
de ménage pour l’ensemble de la famille) devaient se présenter 
spontanément aux services communaux en vue de demander leur 
inscription dans le registre et ce avant la date du 30 novembre 1940.

Museon_n8_2018_RTP.indd   50 22/06/18   10:12



51

Fiche de Léopold Samuel au Registre des Juifs  
© Musée Juif de Belgique

Fiche d’Eugène Samuel au Registre des Juifs  
© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   51 22/06/18   10:12



52

et de musicographe, se lie d’amitié avec Hector 
Berlioz, fonde les emblématiques Concerts Populaires, 
crée des pièces liturgiques pour la Grande Synagogue 
bruxelloise, dirige le Conservatoire de Gand, écrit 
plusieurs traités musicaux et produit une kyrielle 
d’œuvres musicales, dont Christus, une symphonie 
mystique pour orchestre et chœurs – aveu ultime de 
son apostasie et germe de distanciation filiale. 
	 Fils rebelle tourmenté moins fortuné que son 
père, Eugène Samuel-Holeman9, camarade de classe 
de Maurice Maeterlinck, féru de philosophie et de 
littérature mais mort dans la presque-misère, aura 
consacré sa vie errante et mouvementée de musicien 
– comme en atteste la fiche précitée, il changera treize 
fois de domicile – à la composition d’un répertoire 
où transparaissent une sensibilité hypertrophiée et 
une foi inébranlable. Tels cet Hymne national juif, 
ce Cantique basé sur le Livre d’Esdras et ce drame 
hébraïque aujourd’hui disparu, Akiba, consacré au 
fondateur du judaïsme rabbinique. Ou encore ce texte 
polémique publié dans la revue artistique bimensuelle 
La Plume, dans lequel il n’hésitera pas à défendre, 
bec et ongles, sa confession contre les attaques 
antisémites d’Edmond Picard10.
	 La seconde fiche, non moins éloquente que 
la première, e.a. puisqu’elle arbore le redoutable 
tampon rouge de la Gestapo, fait état d’un autre 
parentage11 : celui d’Edouard Samuel et de son fils 

Léopold. Né à Rotterdam, le jeune Edouard, fils 
d’Isaac Samuel, un agent de change hollandais 
et d’Adelaïde Wolff, arrive à Bruxelles en 1862. 
Alors que ses trois frères adoptent le métier de 
leur père, Edouard se tourne vers la musique. 
Elève du Conservatoire royal de Bruxelles, il gravit 
rapidement les échelons et devient professeur 
d’harmonie pratique auprès de cette institution 
entre 1887 et 1919, publiant plusieurs traités, 
travaillant à ses compositions et se consacrant à 
l’œuvre majeure de sa vie, le Répertoire musical 
liturgique de la Synagogue de Bruxelles paru en 
190512. Dans cet opus en cinq volumes – encore en 
usage aujourd’hui – qu’il enrichit de ses propres 
compositions, il s’attache à l’épuration de la musique 
liturgique et à l’établissement de l’orgue, du chœur – 
qu’il dirige – et du hazan (chantre) comme supports 
indispensables au culte, dans le but d’en faire un art 
religieux à part entière fonctionnant comme un trait 
d’union entre générations.
	 Au tournant du siècle, ce gardien du patrimoine 
sacré, alors qu’il approche la soixantaine, se 
consacrera surtout à la divulgation des créations de 
son fils violoncelliste, Léopold Isaac. Dans une lettre 
autographe écrite quelques mois avant sa mort 13, 
ce dernier nous livre, d’une écriture heurtée, les 
« quelques notes biographiques » les plus prégnantes 
de sa longue vie : son ascendance, ses études, le 
premier Prix de Rome belge, son exil à Londres 
pendant les deux premières années de la Grande 
Guerre, l’appel sous les drapeaux en 1917 14, le 
retour au pays et le début de la carrière musicale 
parsemée d’obstacles – il sera suspendu de ses 

9. Patronyme adopté par Edouard Samuel après son mariage avec 
l’artiste-peintre Marguerite Holeman (1850-1905) qui faisait partie 
du célèbre Salon des XX.
10. Edmond Picard (1836-1924) était un jurisconsulte et écrivain 
belge, fondateur d’une série de revues, dont Le Journal des Tribunaux 
et L’Art Moderne. Cet avocat à la Cour d’appel de Bruxelles et 
bâtonnier à la Cour de cassation – socialiste avant la lettre, qui avait 
fait de brillantes études de droit à l’Université libre de Bruxelles – fut 
réputé pour son antisémitisme dont il devint un théoricien acharné.
11. S’ils portent tous le patronyme de Samuel, la filiation entre 
Zadoc Samuel (un porcelainier liégeois prospère, père d’Adolphe) 
et Isaac Samuel (un agent de change hollandais, père d’Edouard) 
n’a pu être établie. Il n’est toutefois pas exclu qu’il pourrait s’agir 
de deux membres – frères ? cousins ? – d’une même famille, ce qui 
nous permettrait à coup sûr de les qualifier de véritable « dynastie » 
musicale dans le cadre la chronologie envisagée.

12. Edouard Samuel compose également le Chant d’inauguration  
de la Grande Synagogue de Bruxelles (1878), un chant antiphonique 
lent et solennel pour soprano ou ténor solo, chœur et orgue.
13. Fonds Léopold Samuel (non répertorié), légué en 2016 au 
Conservatoire royal de Bruxelles par la petite-fille du compositeur, 
Claire Samuel.
14. Mobilisé en 1917, Léopold Samuel est intégré dans une formation 
musicale grâce au soutien du général le Comte de Hemricourt 
de Grunne, commandant de la place du Havre, lui permettant de 
donner de nombreux concerts dans les camps et hôpitaux militaires.

Museon_n8_2018_RTP.indd   52 22/06/18   10:12



53

fonctions d’inspecteur de l’enseignement musical 
secondaire entre 1940 et début 1945 à cause de ses 
origines juives – et de succès sporadiques, son chant 
du cygne composé en 197315. Naturalisé belge en 
190216 et élevé au sein d’une prodigieuse famille 
juive d’artistes – un oncle dramaturge renommé17, 
une sœur violoniste 18, une épouse artiste-peintre 
de talent19, un neveu sculpteur devenu célèbre 20, 
un cousin Prix Goncourt  21, une nièce directrice d’un 
Institut de Rythmique 22 – ce Juif totalement assimilé 
ne laissera aucune trace de sa confession dans 
son œuvre abondante abordant tous les genres 
de l’opéra à la mélodie en passant par la musique 
symphonique et la musique de chambre. Bardé 
de distinctions honorifiques23, cet esprit enclin à la 
modération et peu épris de modernisme, vivra en 
marge de son époque et des modes esthétiques  
en vigueur.

15. Diptyque pour deux pianos exécuté en première audition  
 le 26 avril 1973.
16. Archives générales du Royaume, Police des étrangers, dossier 
276.020.3.
17. Herman Heyermans (1864-1924), auteur dramatique néerlandais 
devenu célèbre grâce à ses pièces de théâtre engagées Ghetto  
et La Bonne espérance, où il exprime ses inquiétudes sociales.
18. La violoniste Jeanne Samuel.
19. L’artiste-peintre Marthe Wasmer-Samuel, professeur à l’Institut 
Bischoffsheim à Bruxelles.
20. Orfèvre-sculpteur, Charles Samuel (1862-1938), élève de 
Léopold Wiener et de Philippe Wolfers, connu surtout pour son 
Monument à Charles De Coster (1894) aux étangs d’Ixelles, son 
Monument aux morts (1926) au cimetière de cette même commune  
et pour sa statue La Brabançonne (1930), place Surlet de Chokier  
à Bruxelles.
21. L’écrivain et militaire belge Francis Waldburger, dit Walder  
(1906-1997).
22. Sergine Eckstein, fondatrice et directrice de l’École Jacques-
Dalcroze de Belgique (1949-1982).
23. En 1956, Léopold Samuel devient membre de l’Académie royale 
de Belgique. Ses distinctions honorifiques belges incluent celles de 
Chevalier, puis Officier de l’ordre de la Couronne, et Chevalier, puis 
Grand Officier de l’Ordre de Léopold.

Vie mondaine, salonnière et communautaire

À côté des manifestations religieuses ou « publiques », 
la vie musicale du 19e et du début du 20e siècles 
s’organise aussi dans l’intimité familiale, ou au 
sein du cercle plus restreint des salons tenus par la 
haute bourgeoisie où défile le « gratin » politique, 
scientifique et artistique, tant national qu’européen, 
fait d’hommes d’État, de magistrats, de savants, 
d’écrivains, de peintres ou de musiciens. Véritable 
phénomène de société, les salons24 bruxellois, 
à l’instar des cénacles des autres capitales 
européennes, se forgent progressivement une 
solide réputation internationale, grâce au rôle actif 
des familles juives – et en particulier de l’élite juive 
comme le salon de Paul et Isabelle Errera25 en 
leur hôtel particulier de la rue Royale, rendez-vous 
convoité de la « bonne société ». Mentionnons à 
ce titre que le MJB possède, depuis 2013, grâce 
au don généreux d’une descendante de Paul 
Errera, un vaste fonds Errera couvrant les 19e et 
20e siècles, et contenant de la correspondance 
officielle, personnelle, ou de salon reçue durant plus 
de quatre générations. Ce fonds se compose de 
photographies, de documents familiaux, d’albums, 
de dessins, de livres, et de quelques objets précieux.
	 Autres témoins de la vie mondaine, les cercles 
musicaux se posent en véritables boucliers de la 
conservation des traditions communautaires face au 
« risque » de dissolution ou d’assimilation. Accolés 
aux domaines politiques, sociaux ou artistiques, ils 
fonctionnent comme des microsociétés assurant le 
rassemblement de leurs membres et la perpétuation 

24. Le salon est un cénacle réunissant sur une base régulière des 
personnalités littéraires, artistiques et politiques qui, particulièrement 
au 18e et 19e siècles, se tenait souvent chez une femme instruite et 
cultivée. Par son influence déterminante sur l’évolution des manières, 
du goût et de la diffusion des idées, il devient un lieu incontournable 
de la vie bourgeoise ou mondaine.
25. À la mort prématurée, en 1922, de son époux, le juriste 
Paul Errera, celle-ci continue seule le salon et mène une longue 
correspondance avec l’écrivain italien Gabriele d’Annunzio et le 
peintre anglais Robert Burne-Jones.

Museon_n8_2018_RTP.indd   53 22/06/18   10:12



54

de leur cause. La plus remarquable de ces 
« cellules », qui n’a pas eu d’équivalent antérieur 
– ni postérieur – en Belgique, est sans doute le 
Cercle Musical Juif (Joodse Muziekvereniging) 
anversois, créé en 1925 par Freddy Grunzweig. 
Non-professionnel à la base, mais composé de 
musiciens hautement qualifiés, cet orchestre dirigé 
par Grunzweig lui-même, fait appel, au besoin, 
à des instrumentistes de grandes formations. 
Un communiqué de presse paru cette même 
année dans Hatikwah26 – l’organe bimensuel 
de l’organisation sioniste belge – invite déjà les 
volontaires à rejoindre ses rangs encore dépourvus 
de violoncellistes, d’altistes et de flûtistes, leur 
assurant « les plus grandes facilités dans l’étude 
ou l’acquisition de l’instrument choisi27 ». Si les 
sources sont rares concernant la personnalité de ce 
bâtisseur violoniste et compositeur occasionnel28, 
ses performances ont été régulièrement relayées 
par la presse juive et nationale, dont une sélection 
est également disponible au Musée Juif de Belgique.
Tremplin pour les jeunes talents ou vitrine pour les 
musiciens confirmés au niveau local ou international 
– (presque) exclusivement juifs –, ces concerts 
produisant une étonnante brochette de célébrités29 
attirent d’abord l’élite juive anversoise, puis, avec 
le rayonnement du cercle dans la capitale et dans 
d’autres villes du pays, un public élargi. 

26. Éditée à Anvers, Hatikwah (« L’espoir », également le nom de 
l’hymne national d’Israël) paraît entre 1897 et 1936. Jusqu’en  
1920, la revue est rédigée uniquement en allemand et en français.
27. Hatikwah, 6.3.1925, p. 41-42.
28. Né à Anvers, Freddy Grunzweig (1901-1984) étudie le contrepoint 
et la fugue au conservatoire de sa ville natale et compose notamment 
une Ouverture héroïque exécutée sous la direction de Flor Alpaerts. 
Avocat au barreau d’Anvers, il part en Palestine en 1939 et devient 
avocat à Tel Aviv, puis juge en 1949 sous le nom de Shalev Ginossar. 
Il enseigne le droit à l’Université hébraïque de Jérusalem à partir 
de 1953 jusqu’à sa retraite en 1972 (Jean-Philippe Schreiber, 
Dictionnaire biographique des Juifs de Belgique, op. cit., p. 144).
29. E.a. le violoniste Fritz Kreisler, le jeune flûtiste Daniel Sternefeld, 
les pianistes Vladimir Horowitz et Sergeï Rachmaninoff ou le 
violoncelliste Pablo Casals.

	 En dehors du CMJ, la musique juive est 
souvent à l’honneur dans le cadre d’initiatives 
privées ou communautaires, mais il semble qu’il en 
ait influencé le rayonnement, puisque les récitals 
hébraïques se multiplient de manière exponentielle 
à partir de 1926, la première année d’activité 
du Cercle. C’est avant tout vers la presse juive 
« spécialisée » d’Anvers et de Bruxelles qu’il faut  
se tourner pour observer la vie et les activités  
socio-culturelles communautaires ou privées. 
	 À cet égard Hatikwah est une mine d’or, 
surtout à partir des années vingt, lorsqu’elle devient 
bimensuelle et est rédigée exclusivement en français 
et en néerlandais. Outre le relais systématique des 
programmes et des activités du CMJ, elle éclaire 
sur les activités socio-culturelles d’organismes 
communautaires – sionistes en l’occurrence – 
comme celles du Fonds National Juif, mentionné  
à plusieurs reprises30. Qu’il s’agisse de garden 
parties ou de bals annuels à l’occasion de fêtes 
juives comme Hanoucah ou Pourim, précédés d’une 
partie artistique – le chant, la danse, la déclamation 
ou le théâtre – ces manifestations signifient à 
chaque fois un ralliement et une affirmation de 
la conscience juive, exaltée par quelques chants 
hébraïques ou chansons en yiddish par des 
interprètes prometteurs.

30. Une kyrielle d’organisations similaires (Agudath Zion, Kadimah, 
Zeïré-Zion, Benoth Misrahi, etc.) est active à Anvers, considérée 
comme le berceau du sionisme « belge ».

Museon_n8_2018_RTP.indd   54 22/06/18   10:12



55

Hatikwah, organe de la presse juive, contient des annonces et des nouvelles 
socio-culturelles © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   55 22/06/18   10:12



56

Maccabi, mensuel du club sportif du même nom installé à Anvers, décembre 
1935 © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   56 22/06/18   10:12



57

Kehilatenou, Revue mensuelle de la Communauté Israélite de Bruxelles, décembre 
1965 © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   57 22/06/18   10:12



58

Annonce pour une soirée communautaire de Hanoucah dans Hatikwah, 
décembre 1882 © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   58 22/06/18   10:12



59

épilogue

S’il faut rappeler que la Belgique, par son libéralisme 
politique, économique et philosophique sans 
équivalent en Europe31, fut un terrain d’éclosion 
extrêmement fertile au développement des 
Lumières – la Haskalah –, du modernisme, voire de 
l’acculturation juifs, celle-ci a pu prendre différents 
visages selon l’angle de vue adopté, l’immigré 
pouvant être « à la fois au centre du judaïsme 
sociologique – la communauté – et à la marge de la 
Communauté religieuse et inversement 32 ». Il n’en 
subsiste pas moins un profond sentiment d’identité 
communautaire et d’héritage, préservés et perpétrés 
par la transmission des valeurs éthiques, une 
expérience du monde, un engagement existentiel, 
une manière de vivre, de penser et de travailler, 
résultant en une forme « d’autonomie collective33 » 
au-delà des perspectives individuelles ou des 
sphères d’activité. Souvenons-nous du Répertoire 
liturgique d’Edouard Samuel, de la défense de la 
judéité par Eugène Samuel, du salon Errera ou des 
initiatives du Cercle Musical Juif, pour ne citer que ces 
quelques exemples éloquents. La présence discrète 
– car souvent indiscernable ou non discernée – de 
ces « étranges étrangers » sur la scène musicale 
belge porte le double visage d’une identité à la 
fois « enfouie » – intangible, comme l’attitude, la 
philosophie, l’esprit – et de son aboutissement 
« perceptible » – tangible, comme les multiples 
partitions musicales ou traités pédagogiques.
	 L’acculturation, l’émancipation auront donné 
au Juif une nouvelle dimension cosmopolite, 
supranationale : apatride, le voilà devenu Weltbürger 
– citoyen du monde. À l’image du compositeur 
protéiforme que fut Adolphe Samuel, la majorité 
des autres musiciens juifs évoqués ont révélé une 

31. Jean-Philippe Schreiber, Politique et religion, Bruxelles,  
Éditions de l’Université de Bruxelles, 1995, p. 7.
32. Ibid., p. 4.
33. Bernard Lahire, L’homme pluriel. Les ressorts de l’action,  
Paris, Nathan, 1998, p. 103.

pluralité identitaire et artistique, triomphant des 
préjugés ou des pressions sociétales. Ils auront 
voyagé, tissé des réseaux nationaux et internationaux 
tentaculaires, développé des vues multilatérales. 
Même si certains ont été amenés à se convertir, 
ils auront prouvé que le monde juif n’a rien de 
monolithique.
	 Pour finir, la mondialisation du concept 
de patrimoine aura aussi engendré sa 
déterritorialisation, le testament musical des Juifs 
de Belgique n’étant dès lors pas – ou plus – attaché 
uniquement au sol belge, mais ancré dans le bien 
collectif et public mondial – un hommage ultime à 
sa modernité ou, à défaut, un appel au devoir de 
mémoire.

Museon_n8_2018_RTP.indd   59 22/06/18   10:12



60

La bibliothèque yiddish du Musée Juif de Belgique 
est à l’image même de la littérature yiddish : un 
ensemble d’une diversité rare, construite sur des 
complexités culturelles profondes. Des classiques 
de Sholem Aleichem aux traductions en langue 
yiddish de textes d’Anatole France ou d’André 
Malraux, le catalogue de cette bibliothèque permet 
aux lecteurs initiés ou non de parcourir une page 
d’histoire, encore vivante, celle de la vie culturelle 
ashkénaze en Belgique. En effet, parce qu’on y 
trouve, au détour des rayonnages et des archives, 
des ouvrages issus de collections essentiellement 
belges, cette bibliothèque nous parle autant de 
littérature yiddish que du judaïsme belge depuis 
le début du 19e siècle. 

Au cœur de l’histoire des Juifs de Belgique

Les premières traces de la présence juive en 
Belgique sont particulièrement anciennes, mais 
c’est aux confins du Moyen Âge et des Temps 
modernes qu’une histoire à la fois ashkénaze et 
sépharade commence à s’écrire durablement dans 
ces régions. Si plusieurs communautés séfarades 
se créent dans la région au début du 16e siècle 
après avoir été expulsés d’Espagne et du Portugal 
à la fin des années 1490, c’est en 1713, après les 
traités d’Utrecht et Rastatt, que des Juifs ashkénazes 
s’installent dans ce qui allait devenir la Belgique. 
Malgré de très lourdes contraintes économiques, 
ces communautés bénéficient de certaines libertés, 
notamment sous la domination française entre 
1794 et 1814, puis hollandaise entre 1814 et 

1830. Au-delà d’une prospérité commerciale, c’est 
également sur les plans intellectuel et culturel que 
cette période de l’histoire ashkénaze en Belgique 
est particulièrement riche. Anvers, foyer d’une vie 
juive très intense, est le berceau du mouvement 
hassidique en Belgique. Le hassidisme, fondé sur 
les idées du Baal Shem Tov (Israël Ben Eliezer), 
préconise un retour à l’étude des textes mystiques 
et la promotion de ces textes auprès des masses. 
Mais c’est également un mouvement de pensée qui 
neutralise le messianisme juif, comme le montre 
de manière brillante Gershom Scholem dans sa 
conférence à la mémoire de Joseph Weiss, « La 
neutralisation du messianisme dans le hassidisme 
primitif » : la venue du Messie est renvoyée à un 
avenir très lointain 1 ; et cette forte présence du 
hassidisme dans les communautés ashkénazes en 
Belgique aura une influence déterminante sur la 
littérature historique, critique et fictionnelle yiddish 
produite dans ces régions. L’influence des théories 
mystiques, le rapport ambigu au messianisme juif, 
ainsi que les développements à la fois fictionnels 
et théologiques sur les faux Messies – pendant 
inévitable de cette « neutralisation du messianisme » 
– donneront aux textes un aspect particulier, 
souvent prompt à la mise en scène de destinées 
carnavalesques, aux apocalypses ambiguës, aux 
traditions dévoyées, comme réactions ambivalentes 
à ces traditions hassidiques prégnantes.

 

Arpenter la diversité culturelle ashkénaze 
Autour du catalogue de la bibliothèque 

yiddish du Musée Juif de Belgique
par Cécile Rousselet, Doctorante en littérature comparée

1. Gershom Scholem, Le messianisme juif. Essais sur la spiritualité  
du judaïsme, Paris, Calmann-Levy, 1974, p. 276.

Museon_n8_2018_RTP.indd   60 22/06/18   10:12



61

2. Cecil Roth, Geoffrey Wigoder (dir.), « Antwerp, Belgium », 
Encyclopedia Judaica, Jérusalem - New York, Macmillan, 1994. 
3. Daniel Dratwa, « Note sur les fonds yiddish dans les bibliothèques 
à thèmes juifs », Les Cahiers de la Mémoire contemporaine, 2008, 8, 
p. 233-240.

Sholem Aleichem à New York en 1907 © domaine public

	 En 1831, lors de l’indépendance de la 
Belgique, deux communautés ashkénazes sont 
particulièrement vivantes dans le pays : celle 
de Bruxelles, qui prône dans une large mesure 
l’assimilation de ses membres dans la culture belge ; 
et celle d’Anvers, davantage tournée vers les formes 
traditionnelles de la vie juive. L’intensification des 
violences antisémites en Europe à la fin du 19e 
siècle a pour conséquence directe le déplacement 
massif de populations juives vers la Belgique, et la 
croissance des communautés juives dans ce pays.  

À titre d’exemple, la communauté anversoise comptait 
8.000 membres en 1900, 25.000 en 1913 et 55.000 
en 1939, soit environ 20 % de la population de la 
ville2. Cette communauté constitue alors un véritable 
foyer de rayonnement ashkénaze en Europe, 
tant par son importance économique, autour du 
commerce des diamants et pierres précieuses, que 
par la richesse de sa vie intellectuelle et culturelle, 
diffusée par les synagogues ou les organisations 
sionistes, communistes, socialistes, bundistes 
créées à Anvers mais exportant leurs idées hors 
de la ville. La collection de la bibliothèque yiddish 
du Musée Juif de Belgique atteste de la richesse 
et de la diversité de cette vie intellectuelle. La 
Seconde Guerre mondiale voit les communautés 
juives installées en Belgique être décimées : sur les 
quelques 70.000 Juifs installés en Belgique en 1940, 
plus d’un tiers connaît la déportation vers Auschwitz, 
dont l’immense majorité ne revient pas. Après-
guerre, la reconstruction prend place, petit à petit. 
Les communautés juives se restructurent, voix forte 
d’un yiddish encore vivant, par des locuteurs ayant 
survécu à la Shoah.
	 C’est cette histoire que l’on peut lire entre les 
lignes du catalogue, comme témoin des différentes 
strates de la vie culturelle ashkénaze en Belgique. 
Cette bibliothèque en est d’autant plus le témoin, 
qu’elle s’est constituée à partir de plusieurs 
bibliothèques yiddish ayant appartenu à différents 
courants politiques avant la guerre, qui ont pu être 
sauvegardées, préservées et conservées jusqu’à 
aujourd’hui3. 

Vegn der yidisher literatur arum der velt

Cette histoire se lit entre les rayonnages, au creux 
des interstices d’une bibliothèque au catalogue 

Museon_n8_2018_RTP.indd   61 22/06/18   10:13



62

extrêmement riche. Et tout d’abord l’histoire d’un 
peuple en diaspora. Les nationalités des auteurs 
convoqués en attestent : une grande majorité 
d’écrivains originaires des pays slaves (Ukraine, 
Biélorussie, Russie, Lituanie, etc.), des Polonais, 
quelques Israéliens, en ce qui concernent ceux 
écrivant en yiddish. Mais, en se penchant sur la 
biographie de ces personnalités, on se rend compte 
du nombre particulièrement élevé des différentes 
régions – souvent européennes – qu’elles ont 
traversées : le poète Avrom Sutzkever (1913-2010), 
voyageant entre la Biélorussie, la Pologne, la Russie 
et la France, n’est qu’un parmi tant d’autres. Mais 
ce sont parfois des émigrations outre-Atlantique qui 
marquent leurs itinéraires. Scholem Asch (1880-
1957) passe de sa Pologne natale aux États-Unis, 
puis en France, et finit sa vie en Israël. Itsik Manger 
(1901-1969), Autrichien, transite en Pologne, en 
Angleterre, aux États-Unis, puis s’installe en Israël. 
Le nouvelliste Naftoli Gross (1896-1956) s’installe 
au Canada. Le poète Yitskhok Berliner (1899-1957) 
trouve refuge au Mexique, et le militant et journaliste 
Yitskhok Yanasovitch (1909-1990) en Argentine. Et 
que dire de l’écrivain Leib Naidus (1890-1918) qui, 
au cours de sa courte vie, quitta la Pologne pour 
l’Australie ? Circuler parmi ces biographies, saisir, 

par les dos des livres alignés, les trajectoires de ces 
auteurs yiddish, c’est approcher, dans le respect 
qu’ils méritent, des hommes pris dans les tourments 
d’une histoire souvent violente. Mais au-delà d’une 
histoire, c’est aussi une multiculturalité, essentielle 
au yiddish, que le constat de ces trajectoires invite 
à penser. Littérature inscrite sur un vaste réseau 
de transferts culturels et d’hybridités référentielles, 
elle emprunte à la Galicie, aux canons esthétiques 
soviétiques ou aux leitmotivs nord-américains. 
Détournant les codes, les auteurs se réapproprient 
dès lors des univers disparates. Quant aux lieux 
d’édition des ouvrages appartenant à la bibliothèque 
yiddish du Musée Juif de Belgique, ils illustrent 
par leur diversité l’étendue et le rayonnement 
d’une culture yiddish qui, au 20e siècle, a pu être 
considérée par des historiens comme « en exil ». Et 
si la dominante culturelle slave est perceptible, elle 
ne dessine que plus clairement l’histoire « trouée4», 
selon les mots de David Biale, de la civilisation 
ashkénaze, construite, dans la seconde moitié du 
20e siècle, sur les fantômes des shtetl d’Europe 
centrale et orientale. 

Bibliothèque yiddish du Musée Juif de Belgique, 2018 
© Musée Juif de Belgique

Rayonnage de la bibliothèque yiddish, 2018 © Musée Juif de Belgique

4. David Biale (dir.), Les Cultures des Juifs : une nouvelle histoire,  
Paris - Tel-Aviv, Éditions de l’Éclat, 2005.

Museon_n8_2018_RTP.indd   62 22/06/18   10:13



63

5. Carole Ksiazenicer-Matheron, « Dans la pliure du temps : littérature 
yiddish et modernités (quelques parcours d’écriture) » [en ligne] ; 
Disponible sur : http://www.vox-poetica.com/sflgc/biblio/matheron.
html. Consulté le 12 décembre 2013.
6. Le KPP est le parti communiste polonais.

	 La culture ashkénaze, à l’image de la langue 
yiddish, se dresse, dans une certaine mesure, 
comme un patchwork – image fréquemment  
reprise par les écrivains qui construisent leurs 
œuvres sur des mises en scène des ruptures et des 
disparités, à l’instar de Moyshe Kulbak5. Arpenter  
les rayonnages de la bibliothèque yiddish du Musée 
Juif de Belgique, c’est se confronter à ces ruptures. 
Kultur un revolutsie / Culture et révolution de Maxim 
Gorki (New York, Naye velt, 1921) ; Unter der fon  
fun K.P.P. / Sous la bannière du KPP 6 – recueil  
(H. Goldfinger, M. Mirski, Sz. Zakharias, Varsovie, 
Ksiazka i Wiedza, 1959) ; Teorie fun historishn 
materializm (ershter tayl) / Théorie du matérialisme 
historique (1ère partie) de Nikolaï Boukharine 
(Varsovie, M. Yerukhemzon, 1927) : de nombreux 
ouvrages attestent de l’importance des thèses 
communistes dans l’univers ashkénaze en Europe. 
Comme dans Les Zelminiens (Di Zelmenyaners) 
de Moyshe Kulbak (1935), roman magistral dans 
lequel c’est tout le vieux monde traditionnel juif 
qui se heurte à la pression à la fois fougueuse 
et irrépressible de la modernité (soviétique), le 
catalogue de la bibliothèque yiddish met à jour 
les aspérités d’une génération aux prises avec 
l’émergence brutale de nouvelles idéologies, prônant 
la défiliation – celle qui sera portée aux nues 
dans les premières années de l’Union soviétique 
– et l’abandon des traditions au profit d’un avenir 
incertain, mais « moderne ». In di vegn fun unzere 
eltesten / Sur les chemins de nos anciens (Menakhem 
Gets, Jérusalem) fait face à Der progres funm finf-
yorplan fun di ratn / Les progrès du plan quinquennal 
de l’Union Soviétique (Hubert Renfro Knickerbocker, 
Varsovie, Biblion, 1932) ; et Di yidishe agodes / Les 
légendes juives en trois volumes de Bialik (New York, 
Morris S. Sklarski, 1948) se heurtent à la traduction 

de Vos darf men ton? / Que faire ? de Lénine (Moscou, 
1937). Ce sont toutes les contradictions idéologiques 
qui sont ici exprimées, témoin de plusieurs décennies 
d’une élaboration identitaire juive complexe. 
	 Un monde ahskénaze écartelé, mais nourrissant 
certaines préoccupations pour l’histoire, celle des 
Juifs en Belgique, celle des Juifs, celle du monde : 
Lernbukh fun yidisher geshikhte / Manuel d’histoire 
juive de Yeshaya Trunk (Varsovie, Tsentral-komitet 
fun di yidn in poylon, 1947) côtoie Les Juifs dans 
l'industrie et le commerce belges : I. La maroquinerie 
et les industries connexes du Docteur Kopel 
Liberman (Bruxelles, 1939) ou encore Geshikhte 
fun altertum / Histoire de l’Antiquité d’A.V. Mishulin 
(Moscou, 1941), manuel scolaire. On peut lire dans 
le catalogue l’importance de cette conscience de 
soi, de leur propre culture, que les écrivains juifs, 
mais également les lecteurs ashkénazes en Belgique, 
ont pu et peuvent nourrir, cette « réflexivité » mise 
en valeur par Hannah Arendt. Les anthologies 
littéraires sont particulièrement nombreuses, et 
par la possession d’ouvrages tels que Yidn in 
dorem-afrike / Les Juifs en Afrique du Sud (Leybl 
Feldman, Vilnius, Imprimerie G. Kleckina, 1937) 
ou Amerike in yidishn vort / L’Amérique dans la 
littérature yiddish (N. Mayzel, Yehuda, L. Gordon, 
Mark Varshavski [et al.], New York, Ikuf, 1955), et 
100 taynes tsu amerike / 100 reproches à l’Amérique 
de Der Lebediker (Varsovie, Hakhisper, 1928), 
il s’agit de saisir les spécificités d’une littérature 
en diaspora, à la fois de manière synchronique 
et diachronique. Mais il s’agit également de se 
réapproprier l’éloignement, par un retour sur 
soi, faire de l’éloignement la clé de voûte d’une 
réflexion même sur sa propre identité, l’exil dans 
le temps et dans l’espace devenant constitutif de 
son enracinement ashkénaze au présent. En cela, 
l’intérêt prégnant pour les manuels d’histoire, les 
ouvrages de réflexion historique, les entreprises 
anthologiques, mais également les très nombreuses 
biographies – inscrivant la communauté juive à la 
fois dans l’histoire de son peuple, comme par la 
biographie des poètes assassinés (Umgekumene 

Museon_n8_2018_RTP.indd   63 22/06/18   10:13



64

Couverture du livre Umgekumene yidishe kinstler, BY 02883 A,  
© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   64 22/06/18   10:13



65

yidishe kinstler / Artistes juifs assassinés, de Yoyseyf 
Sandel, Varsovie, Yiddish bukh, 1957), que dans 
l’histoire européenne, par celle de Léonard de 
Vinci par exemple (Leonardo da vintshi, zayn lebn 
un tetikayt / Léonard de Vinci, sa vie et son œuvre, 
Varsovie, Orient, sans date) – ramassent, dans 
une démarche quasi performative, les traces de 
l’exil dans un centre géographique à constituer, 
et dessinent de manière brillante les complexités 
identitaires ashkénazes en Belgique, à la fois dans la 
démonstration des ruptures que dans les tentatives 
de rassemblement culturel – dont la création de 
cette bibliothèque juive de Belgique est un exemple 
particulièrement saillant.

Spécificités littéraires

Si la littérature est perçue, pour les communautés 
ashkénazes en diaspora, comme une « nécessité 
vitale », selon les mots de Rachel Ertel dans son 
essai magistral « La littérature yiddish, une littérature 
sans frontières7 », le catalogue de la bibliothèque 
en est un exemple probant. Au-delà de la diversité 
des genres littéraires et des espaces culturels 
convoqués, c’est un attachement profond au verbe 
et au lyrisme que l’on voit s’y dessiner. Les plus 
grands auteurs de la littérature yiddish, notamment 
moderne, sont représentés : Sh. An-Ski, Sholem 
Asch, Khayim Nakhman Bialik, Moyshe Broderzon, 
Boris Daymondshteyn, Der Lebediker, Der Nister, 
Itsik Fefer, Binem Heler, Abraham Kahan, Mendele 
Moykher Sforim, Moyshe Nadir, Y. L. Peretz, Lamed 
Shapiro, Sholem Aleichem, Bashevis Singer, Israel 
Joshua Singer, Shye Teytelnoym, Yitskhok Turkov-
Grudberg, pour ne citer que ceux dont les œuvres 
sont les plus nombreuses dans le catalogue. 
	 Pourtant, ce catalogue comporte certaines 
spécificités, dues à la particularité des acquisitions 
de la bibliothèque, dans la mesure où elle se 

7. Rachel Ertel, « La littérature yiddish, une littérature sans frontières », 
Royaumes juifs : trésors de la littérature yiddish, tome I, Paris,  
R. Laffont, 2008, p. 52. 8. Traduction du titre par l’auteur de l’article. 

construit autour des dons d’ouvrages ayant 
appartenu à des institutions ou particuliers 
belges. L’écriture au féminin est relativement bien 
représentée – on compte 6 % d’auteures femmes 
dans le catalogue, essentiellement poétesses –, 
notamment grâce aux œuvres de Lili Berger (In gang 
fun tsayt / Au fil du temps, essai littéraire, Paris, 1976), 
Celia Dropkin (In haysn vint / Dans le vent chaud, 
poèmes, Chicago, M. Ceshinski, 1941), Deborah 
Fogel (Manekiner / Les mannequins, poèmes, 
Varsovie, Tsushtayer, 1934), Bela Goldvirt, Perl Halter 
(Dermonungen / Réminiscences, Paris, A. B. Cerata, 
1953 ; Oyf yener zayt barg / Au-delà de la montagne, 
Tel-Aviv, Y. L. Perets, 1968), Malke Lee (Kines fun 
undzer tsayt / Lamentations de notre temps 8, New 
York, Ikuf, 1945) ou Ida Maze. Issues de contextes 
culturels très différents, et bien que nombre d’entre 
elles soient les auteures de biographies d’hommes – 
on pensera à La Première rencontre de Bella Chagall 
avec Marc Chagall – elles ont en commun, par leur 
présence dans ce catalogue, de mettre en valeur 
l’importance certaine des femmes dans la culture 
ashkénaze en Belgique, relative à leur place dans 
la vie économique de la communauté juive et à 
l’importance de la Haskalah dans cette partie de 
l’espace européen. 
	 Enfin, il est une spécificité extrêmement 
intéressante dans ce catalogue : la présence de très 
nombreuses traductions d’œuvres européennes 
en yiddish, nous permettant de saisir en creux 
l’étendue et la diversité des ouvrages appréciés par 
la communauté ashkénaze belge. On dénombre 
une cinquantaine d’auteurs ainsi traduits, dont les 
nationalités les plus fréquentes sont les suivantes. 
Le domaine russe compte trente et un auteurs, 
parmi lesquels les classiques de la littérature tels 
que Leonid Andreïev, Fédor Dostoïevski, Nikolaï 
Gogol, Boris Pasternak, Boris Pilniak, Anton 
Tchekhov ou Lev Tolstoï n’atteignent qu’à peine 
le nombre de traductions mises en commun de 
Nikolaï Boukharine, les écrits idéologiques de 

Museon_n8_2018_RTP.indd   65 22/06/18   10:13



66

Maksim Gorki, Lénine ou Joseph Staline, ceci 
témoignant d’une forte préoccupation pour les 
débats idéologiques du 20e siècle et d’un effort de 
compréhension des violences totalitaires dans toute 
l’Europe. L’espace allemand compte vingt-quatre 
auteurs, parmi lesquels Friedrich Engels, Karl Marx, 
Arthur Schopenhauer ou Otto Weininger concernant 
les essais ; et Johann W. Goethe, Heinrich Heine, 
Bernhard Kellerman ou Thomas Mann en littérature. 
Pour la littérature française, on dénombre vingt et  
un auteurs, parmi lesquels les attendus Gustave 
Flaubert, Victor Hugo, et Jules Verne, mais également 
Anatole France, Henri Barbusse, Georges 
Clémenceau, Paul Lafargue ou l’Abbé Prévost. 
Concernant l’espace anglophone, on compte  
douze auteurs, parmi lesquels Charles Darwin ou 
John Stuart Mill, mais aussi Daniel Defoe, Charles 
Dickens, Jack London ou Oscar Wilde. Le domaine 
hébreu offre, lui, huit auteurs, dont Shmuel Agnon 
ou Margaret Larkin. On notera de surcroît la 
présence de traductions de Platon, de Vincente 
Blasco Ibanez et du Don Quichotte de Miguel de 
Cervantès dans le domaine espagnol, de Gabriele 
D’Annunzio ou Edmondo De Amicis pour l’espace 
italien, d’Henrik Ibsen ou encore de Selma Lagerlöf 
en littérature scandinave. S’inscrire dans l’espace 
européen, à la suite des idées émancipatrices 
de la Haskalah, passe inévitablement, pour les 
communautés ashkénazes en Belgique, par des jeux 
d’appropriation comme vecteurs d’une assimilation 
à certains égards brutale. Peuple de diaspora, 
c’est avant tout « l’amour » de la langue9, selon les 
mots de Régine Robin, qui constitue le socle des 
communautés ashkénazes en Belgique, et dont  
la bibliothèque yiddish du Musée Juif de Belgique 
dessine les complexités. Mais, aussi, traduire n’est 
jamais un acte anodin, comme l’indique Carole 
Ksiazenicer dans son article au titre très symbolique 
« De la trahison » : « Qu’est-ce que traduire, si ce n’est 
aussi effacer le texte primitif, comme le palimpseste 

qui s’écrit sur les couches disparues de textes plus 
anciens ? Si ce n’est transposer le passé en le 
rendant présent, c’est-à-dire en le gommant et en 
le recouvrant 10 ? ». Ces entreprises de traduction 
n’ont-elles pas une fonction comme performative, 
celle de conjurer le sens de l’Histoire, en donnant à 
un monde juif en destruction une place au sein de 
l’espace culturel européen ? S’inscrire dans l’Europe, 
se nouer avec le monde non ashkénaze, par 
l’intermédiaire d’un maillage de mots qui, par les 
jeux de traductions, deviendrait indissoluble, c’est, 
dans une certaine mesure, survivre à la Catastrophe. 
La bibliothèque yiddish, par son extraordinaire 
travail d’archives, rend hommage à ces formes 
littéraires de résistance.

Conclusion

Bibliothèque riche, plurielle, disparate et complexe, 
à l’image même des communautés ashkénazes en 
Belgique qui l’ont constituée, la bibliothèque yiddish 
du Musée Juif de Belgique est un patrimoine unique 
mais également une bibliothèque vivante. Autant 
d’œuvres dont on ne peut consulter ici que le ou 
les deux premiers volumes, ensemble incomplet, 
mais témoignant d’une histoire en mouvement, celle 
de l’élaboration, par les dons et les acquisitions 
d’œuvres, d’un questionnement sur l’identité yiddish. 

9. Régine Robin, L’amour du yiddish : écriture juive et sentiment  
de la langue, 1830-1930, Paris, Éditions du Sorbier, 1984.

10. Carole Ksiazenicer, « De la trahison », Translittérature, 1995, 10, 
p. 61-63. 

Museon_n8_2018_RTP.indd   66 22/06/18   10:13



67

Pages des Dialogues de Platon en yiddish, BY 02486 A © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   67 22/06/18   10:13



68

Introduction

Un musée est un lieu au sein duquel travaillent 
des hommes et femmes aux profils très variés, 
dont le grand public ne soupçonne parfois 
pas l’existence, mais qui chacun contribue à la 
vie de l’institution : archivistes, conservateurs, 
bibliothécaires, secrétaires, personnel technique, 
etc. Pour ce numéro de Muséon, nous avons fait le 
choix de mettre en lumière le travail d’une de nos 
volontaires, Paula Skriebeleit. En septembre 2017, 
cette Allemande de dix-huit ans a rejoint notre 
institution pour un an, dans le cadre du programme 
ASF établi par l'organisation Aktion Sühnezeichen 
Friedendienste (« Action Signe de Réconciliation – 
Services pour la Paix » en français). Cette dernière, 
fondée en 1958 dans le contexte de l’après-
guerre, donne la possibilité aux jeunes Allemands 
d'accomplir un service volontaire à l'étranger dans 
le but de favoriser la paix et le dialogue entre les 
cultures. Paula a accepté de répondre à quelques 
questions concernant son parcours, le programme 
ASF et ses missions au sein du Musée. 

Cédric Leloup : Comment vous est venue l'idée  
de vous lancer dans cette aventure ?

Paula Skriebeleit : Je voulais faire quelque chose 
après avoir fini mes études secondaires, sans pour 
autant devenir fille au pair parce que ça n'aurait pas 
eu de valeur pour moi. J'ai dix-huit ans, je suis très 
jeune : si j'avais entamé directement des études 
supérieures, il m’aurait fallu attendre trois ans 
avant de travailler. Grâce au programme ASF, 
je peux voir du monde pendant un an.

C.L. : Pourquoi êtes-vous venue au Musée Juif  
de Belgique ?

P.S. : C'est l'ASF qui fait le choix de l'endroit où 
iront les volontaires. On a beaucoup de séminaires 
avant le départ. Par exemple, le premier séminaire 
servait à indiquer dans quels pays on pourrait se 
rendre et dans quels milieux on pourrait travailler : 
dans un musée, en lien avec l’Histoire, ou dans le 
domaine du social, en aidant des personnes âgées 
par exemple. À partir d’une liste présentant tous les 
projets dans chaque pays, l'organisation décide où 
placer les volontaires. Pour moi, elle a proposé le 
Musée Juif de Belgique, à Bruxelles, car j'avais dit 
que j'étais prête à travailler en Belgique et dans  
un musée. C'est un peu le hasard qui a fait que  
je suis ici aujourd'hui.

C.L. : Quelles sont vos activités ici ?

P.S. : Je fais beaucoup de choses différentes.  
Je travaille sur les collections et la photothèque, 
j'aide la bibliothécaire, je prends des photos lors 
des vernissages, je place les œuvres d'art dans le 
Musée, etc. Si le Musée organise une soirée, j'aide 
aussi. Depuis peu, je fais aussi l'accueil des visiteurs 
et donne un coup de main à la préparation des 
expositions.

Rencontre avec Paula Skriebeleit,  
volontaire au Musée Juif de Belgique

par Cédric Leloup, Historien et Archiviste

Museon_n8_2018_RTP.indd   68 22/06/18   10:13



69

C.L. : Que retirez-vous de cette expérience ?

P.S. : Beaucoup de choses. Par exemple, la langue 
parce que j'ai appris le français à l'école, mais ce 
n'était pas extraordinaire. Maintenant, je m'exprime 
nettement mieux ! Je découvre aussi comment 
un musée fonctionne. J'ai déjà visité beaucoup 
de musées, mais maintenant je vois combien de 
temps ça prend pour monter une exposition. J'ai un 
peu une vision « behind the scenes », parce que je 
travaille avec l’une des conservatrices du Musée, sur 
les collections. Je vois comment tout cela fonctionne.

C.L. : Quels sont vos projets après votre mission 
au Musée ?

P.S. : Je vais commencer des études en slavistique, 
parce que cela m'intéresse vraiment, et en 
philosophie. Avec ces études, j’aurais la possibilité, 
par la suite, de travailler dans un musée, par 
exemple en Pologne ou en République tchèque. 
Grâce au programme ASF, j’aurai appris à mieux 
m’exprimer en français et j’ai même suivi des cours 
de néerlandais !

Paula Skriebeleit au Musée Juif de Belgique, 2018 © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   69 22/06/18   10:13



70

Museon_n8_2018_RTP.indd   70 22/06/18   10:13



71

Rétrospective 2017

Museon_n8_2018_RTP.indd   71 22/06/18   10:13



72

En 2017, le Musée Juif de Belgique a organisé 
une série d’activités visant à toucher des publics 
variés. En tant que musée, il est essentiel d’offrir 
aux visiteurs une panoplie d’activités permettant 
d’aborder la culture sous diverses facettes. Autour 
d’une exposition, dans nos locaux ou hors les murs, 
les regards se croisent à l’occasion de conférences, 
débats, concerts, performances artistiques, colloques 
scientifiques ou encore ateliers olfactifs, culinaires 
et de calligraphie. Des activités à première vue 
fort diverses, mais qui convergent vers un objectif 
commun : apprendre, échanger, se délecter. 
	 Cette programmation culturelle nous permet 
de toucher un public hétérogène : des locaux, 
Belges, Bruxellois, mais aussi des touristes venus des 
quatre coins de la planète. Un public aux origines 

diverses, reflétant la ville-monde qu’est devenue 
notre capitale. Un public socialement hétérogène, 
et donc une programmation visant à ce que la 
culture soit ouverte à toutes et tous. Une politique 
muséale d’ouverture aux écoles également : de très 
nombreux élèves, accompagnés de leurs professeurs 
avec lesquels ils préparent en amont leur venue, 
visitent nos expositions et participent à nos ateliers. 
	 Au cours de l’année 2017, notre 
programmation hors les murs a permis de tisser 
des liens, de construire des ponts, de déployer nos 
activités en des lieux nouveaux, dont les usagers et 
responsables nous ont accueilli avec énormément 
d’enthousiasme. Le cas de l’exposition itinérante 
« Juifs & Musulmans. Cultures en partage » est 
exemplaire en ce sens.

2017, une année 
riche en activités

par Pascale Falek-Alhadeff, Conservatrice au Musée Juif de Belgique

Échange à la Maison de Quartier Midi autour de l’exposition « Juifs & Musulmans. Cultures  
en partage » © MDQ Midi

Museon_n8_2018_RTP.indd   72 22/06/18   10:13



73

	 « Juifs & Musulmans. Cultures en partage »

Avant de rouvrir les portes du musée avec 
« Bruxelles, terre d’accueil ? », nous avons présenté 
dans six communes bruxelloises une exposition 
de photographies consacrée aux Juifs du Maroc. 
Intitulée « Juifs & Musulmans. Cultures en partage », 
cette exposition a fait le tour de la capitale : elle 
a d’abord été présentée en janvier 2017 à l’Hôtel 
communal de Saint-Josse-Ten-Noode, le mois 
suivant dans quatre maisons de quartier de la Ville 
de Bruxelles (Midi, Rossignol, Haren et Willems), en 
mars à la Maison des Cultures et de la Cohésion 
Sociale de Molenbeek, en mai au Parlement 
bruxellois et, enfin, en septembre à la Maison 
communale d’Evere. 
	 Le point de départ du projet résidait dans les 
photographies « Juifs du Maroc » issues des collections 
du Centre pour la Culture Judéo-Marocaine (CCJM). 
Une centaine de clichés inédits, pris par Aron Zédé 
Schulmann au début des années 1950 et mettant 
en avant l’histoire des Juifs du Maroc, a ainsi été 
présentée, ramenant à la vie les coutumes, objets 
et traditions de ces femmes et hommes. Ces clichés 
ont rappelé combien l’histoire du Maroc incarne un 

cas exceptionnel de convivialité judéo-musulmane. 
Présents depuis plus de deux mille ans, Juifs et 
Musulmans ont vécu côte à côte pendant des siècles. 
Les photographies de l’exposition « Juifs du Maroc » du 
CCJM ont servi de base de travail aux élèves du Lycée 
Guy Cudell qui, avec l’aide de leurs enseignants, ont 
décidé d’élargir le thème original en se penchant sur 
les relations entre Juifs et Musulmans, de la naissance 
de l’Islam jusqu’au déclin de l’Empire ottoman. 
	 Mené d’octobre 2016 à juin 2017, ce projet a  
été conçu à destination des plus jeunes (à partir 
de la 5e primaire), tout en s'adressant à un public 
large. Les activités proposées autour de cette 
exposition visaient, d’une part, à déconstruire les 
préjugés et les discours entachés d’intolérance 
et, d’autre part, à sensibiliser les jeunes lycéens 
au dialogue interculturel en levant le voile sur les 
relations d’échanges entre Juifs et Musulmans au 
cours de l’histoire. Il ne s’agissait pas d’idéaliser une 
époque particulière ou d’occulter des périodes plus 
obscures, mais de mettre en relief les interactions 
et parallèles entre deux communautés trop souvent 
qualifiées d’ennemies. 

Vernissage à la Maison des Cultures de Molenbeek © Maxime Collin Vue de l’exposition à la Maison communale de Saint-Josse  
© Sabiha El Youssfi

Museon_n8_2018_RTP.indd   73 22/06/18   10:13



74
Atelier de calligraphie au Lycée Guy Cudell 
© Pascale Falek-Alhadeff

Travaux des élèves présentés à la Maison communale de Saint-Josse© Sabiha El Youssfi

Museon_n8_2018_RTP.indd   74 22/06/18   10:13



75

	 Les élèves furent pleinement acteurs du projet. 
Encadrés par l'équipe éducative du Musée Juif de 
Belgique ainsi que leurs professeurs de français et 
d’histoire, ils ont entrepris des recherches afin de 
recueillir une documentation étoffée, pour ensuite 
en relever les éléments les plus pertinents et réaliser 
des panneaux-textes destinés à intégrer l’exposition. 
Au mois de mai, lorsque « Juifs & Musulmans. 
Cultures en partage » fut présentée au Parlement 
bruxellois, ces jeunes ont exposé leur projet devant 
des parlementaires bruxellois et une centaine 
d’élèves d’autres établissements scolaires. 
	 En amont, les élèves du Lycée Guy Cudell 
s’étaient rendus à la Grande Synagogue de 
l’Europe, rue Joseph Dupont, où ils ont échangé 
avec le Grand Rabbin Albert Guigui. Ils ont 
également assisté à une conférence du Professeur 
Gergely à la Maison communale de Saint-Josse. Au 
musée, ils ont visionné le documentaire « Ya Hessra 
Douk Li Yam » de Marc Berdugo, traitant de la 
coexistence entre Juifs et Musulmans au Maroc, et 
pu échanger avec le réalisateur venu spécialement 
de Paris pour la circonstance.
	 De leur côté, les élèves de 1P4DASPA (classe 
passerelle pour primo-arrivants) du Lycée Guy Cudell 
ont travaillé sur les mots, leurs sens, leurs racines 
communes – en hébreu et en arabe –, en s’adonnant 
à des exercices de calligraphie. Ces travaux ont, eux 
aussi, intégrés l’exposition. Afin de solliciter tous 
leurs sens, des ateliers « Parfums d’Andalousie » 
par Olivier Kummer ont également été proposés 
aux jeunes. Fin mai, ils furent invités à s’initier aux 
saveurs orientales, épices et préparations de mets 
traditionnels aux côtés d’une cheffe-cuisinière. 
	 Enfin, le projet s’est clôturé par une soirée 
d’exception. Le 2 juin 2017, le Musée a accueilli 
une rupture de jeûne de Ramadan, le vendredi soir, 
soit également au moment de l’entrée du Shabbat 
qui fut célébré concomitamment. L’idée était 
d’expliquer aux convives les raisons du Shabbat, 
de faire découvrir les rites qui sont associés à sa 
pratique, et d’y associer les raisons de la fête du 
Ramadan, et des rites qui y sont liés, dont le jeûne. 

1. Ces parcours d’immigration croisés sont basés sur les récits 
suivants : Ismaël Saidi, Les aventures d’un musulman d’ici, Bruxelles, 
La boîte à Pandore, 2015 ; Ismaël Saidi, L’école 10, Bruxelles,  
Bord de l’eau, 2015 ; Alain Berenboom, Monsieur Optimiste, 
Bruxelles, éditions Genèse, 2013.

Le repas a rassemblé plus de 250 personnes.
Il fut précédé d’un exposé du Professeur Farid El 
Asri, intitulé « L’Andalousie d’hier et de demain. 
Juifs et Musulmans à la croisée des chemins », et 
d’un concert de musique arabo-andalouse par 
le chanteur Rafik El Maai, accompagné de ses 
musiciens. 
	 Le bilan du projet « Juifs & Musulmans. Cultures 
en partage » est positif : l’exposition a connu un 
véritable engouement. L’itinérance nous a permis 
de toucher des publics très variés, en allant dans 
des communes dont les habitants ne franchissent 
pas toujours les frontières invisibles qui segmentent 
l’espace bruxellois. Pour certains de ces visiteurs, se 
rendre au musée n’est pas chose courante, encore 
moins dans un musée juif. 
	 En parallèle de cette exposition itinérante 
et de ce projet éducatif, nous avons poursuivi, 
un autre projet pédagogique qui nous tenait tout 
particulièrement à cœur, une rencontre entre deux 
classes, du nord et du sud de la capitale. 

	 Rencontre entre l’école 10 et l’école Beth Aviv

Dans le cadre de ses activités à destination des 
plus jeunes, le Musée a initié la rencontre de deux 
classes de 5e primaire de l’école Beth Aviv (Forest) 
et de l’école 10 (Schaerbeek), en partenariat avec 
l’asbl Aviscène du comédien et auteur Ismaël Saidi. 
À cette occasion, les élèves ont rencontré l’avocat 
et auteur Alain Berenboom et Ismaël Saidi, dont les 
histoires de migration ont servi de fil rouge à ces 
journées de découvertes et d’échanges. 
	 Les parents d’Alain Berenboom et d’Ismaël 
Saidi se sont installés à Schaerbeek, venus 
respectivement de Pologne et du Maroc 1. Ils y ont 
reconstruit leur vie, fondé une famille, tissé des 

Museon_n8_2018_RTP.indd   75 22/06/18   10:13



76

liens. Leurs parcours respectifs ont permis de faire 
naître des interrogations communes. Comment 
se fit l’adaptation linguistique de ces familles 
étrangères arrivées en Belgique ? Quels furent les 
changements opérés, volontairement ou non, aux 
noms de famille ? Quelles furent leurs stratégies 
d’adaptation ? Quel accueil ont-ils reçu de la part 
de la société belge ? Ces questions ont constitué 
les fils rouges de ces rencontres, qui ont permis 
de faire prendre conscience aux jeunes qu’ils 
avaient au moins autant de points communs que de 
différences. Ils ont pu échanger, voire aussi se  
lier d’amitié : tout se joue dès l’école primaire ! 
	 Travailler avec des établissements d’ensei-
gnement primaire et secondaire est, pour nous, un 
objectif essentiel. Les jeunes peuvent également 
être sensibilisés aux problématiques chères à notre 
Musée par la fréquentation de centres de jeunes et 
autres clubs de jeunesse. C’est dans cette optique, 
mais aussi pour renforcer les liens entre notre insti-
tution et le quartier des Marolles qui lui est adjacent, 
que nous avons travaillé avec le Club de Jeunesse 
de la rue des Tanneurs.

	 Exposition de photographies au Centre 		
	 Culturel Bruegel

En 2017, le nouveau Centre Culturel Bruegel a 
accueilli une exposition de photographies prises 
par des jeunes des Marolles durant deux stages 
d'été. Ceux-ci avaient été organisés par le Musée 
en partenariat avec le Centre d’Expression et de 
Créativité (CEC) les Mercredis Artistiques, lié au Club 
de Jeunesse de la rue des Tanneurs. Respectivement 
intitulés « Les Marolles à l’image de Cartier-Bresson » 
et « Voir Bruxelles en couleurs », ces deux stages se 
sont tenus en 2015 et 2016, avant que leurs résultats 
soient présentés au grand public à l’occasion du 
50e anniversaire du Club de Jeunesse.
	 Ces adolescents ont été amenés à réfléchir au 
rôle du photographe et à la question de l’éthique 
photographique. Après avoir décortiqué l’œuvre 
d’Henri Cartier-Bresson et découvert la street 
photography, ils se sont adonnés à des exercices 
pratiques dans le quartier des Marolles, avant que 
le fruit de leur travail ne soit finalement exposé. 
	

Rencontre à l’école 10 avec les élèves de Beth Aviv © École 10

Museon_n8_2018_RTP.indd   76 22/06/18   10:13



77

Pour notre institution, renforcer ses attaches au 
niveau local est une priorité. Situé entre les Marolles 
et le Sablon, le Musée jouit d’une position de choix 
pour bâtir des ponts entre ces quartiers. Faire 
venir des jeunes des Marolles chez nous, leur faire 
prendre part à ce type d’ateliers n’est pas anodin. 
Ces jeunes n’avaient jamais osé franchir les portes 
du Musée, c’est désormais chose faite ! 

 Projection du fi lm « Ben-Gurion. Épilogue »

De manière plus ponctuelle, nous engageons 
également des partenariats pour des événements 
qui nous tiennent à cœur. La projection 

exceptionnelle du documentaire « Ben-Gurion. 
Épilogue » organisée en partenariat avec IMAJ au 
cinéma Aventure en mai 2017 fut un succès : la salle 
était comble, le public ravi. Ce documentaire fut 
projeté en présence de Yael Perlov, productrice et 
monteuse à l’origine du fi lm, venue spécialement 
pour échanger avec le public. Réalisé en 2016, 
ce documentaire est revenu à travers des archives 
inédites sur la trajectoire de David Ben-Gurion : 
le Premier ministre d'Israël, fondateur de Tsahal, y 
évoque avec une franchise surprenante des sujets 
personnels, son attirance pour le bouddhisme et sa 
place dans l'histoire du peuple juif. Un fi lm touchant, 
sensible, percutant.

 « Les Mardis du Musée »

Tout au long de l’année, nous avons poursuivi le 
cycle de conférences « Les Mardis du Musée ». Ils 
ont porté sur des sujets variés, liés à la culture et 
l’histoire juives ainsi qu’aux thématiques abordées 
dans nos expositions temporaires. La parole 
a tour à tour été donnée à des écrivains, des 
anthropologues, des musiciens, des journalistes, des 
sociologues et des historiens. Le temps d’un midi, ils 
nous ont présenté leurs travaux, la synthèse de leurs 
nouvelles recherches, ou encore leur démarche 
artistique. 
 En 2017, nous avons eu le plaisir d’accueillir 
Pavel Tychtl, Sabine Bordon, Natacha Chetcuti-
Osorovitz, Marie Peltier, Michael Privot, Richard 
Kalisz, Serge Goriely, Jacques Aron, Nathalie 
Skowronek, Safi a Kessas, Michèle Fellous, Jackie 
Feldman, Philippe Graffi n, André Hosszu, Eric 
Bruggeman, Chantal Massaer, Richard Kenigsman, 
Jacques Sojcher, Géraldine Kamps et Michèle 
Baczynsky. Des orateurs et oratrices engagés, de 
talent, qui nous ont offert de beaux moments 
d’inspiration !
 Ces conférences sont l’occasion de mettre en 
valeur les travaux de jeunes chercheurs et d’artistes 
prometteurs, mais aussi d’experts confi rmés. Notre 
institution doit se nourrir des nouvelles recherches 

Affiche de l’exposition © CEC Les Mercredis artistiques

Museon_n8_2018_RTP.indd   77 22/06/18   10:13



78

historiques, sociologiques, anthropologiques d’une 
part, et tenter d’en répercuter les enseignements 
sur le terrain d’autre part. C’est en vue de renforcer 
les relations avec le monde académique que fut 
également organisé le colloque « Minorities in/at 
War », né dans le cadre des commémorations du 
centenaire de la Grande Guerre. 

	 « Minorities in/at War »

Cette conférence internationale s’est tenue les  
9 et 10 mars 2017 à la Bibliothèque Royale de 
Belgique. Organisée en partenariat avec le 
CegeSoma/Archives de l’État, elle a permis de 
mettre en perspective la question de la violence 
perpétrée envers les minorités, et leur protection 
légale, entre 1912 et 1923. Ce type d’activités 
permet à notre institution de conforter ses liens 
au niveau académique et scientifique, mais aussi 
d’approfondir des thématiques qui lui tiennent 
à cœur, comme l’histoire des minorités dont la 
minorité juive.
	 L’évènement s’est articulé en deux journées 
d’étude comprenant des présentations d’historiens 
venus du monde entier : Carole Fink (Ohio State 
University), Dominiek Dendooven (In Flanders 
Fields/Université d’Anvers), Jaclyn Granick (Oxford), 
Machteld Venken (Université de Vienne), Panikos 
Panayi (De Montfort University), Gershon Bacon 
(Bar Ilan University), Mehmet Polatel (Université du 
Bosphore), Hamit Bozarslan (EHESS), Pieter Lagrou 
(ULB), Yasmina Zian (Technische Universität Berlin), 
Maciej Gorny (Imre Kertecz Kolleg, Jena) et Corinne 
Triolet (ULB). Au cours de ce colloque, une place  
de choix a en outre été accordée au présent et à  
la résonance du thème des « minorités en guerre » 
avec l’actualité immédiate.

	 « Troubles féministes dans l’islam
	 et le judaïsme »

Un autre colloque académique d’envergue a 
été organisée en octobre 2017, en partenariat 

avec la Structure de Recherche interdisciplinaire 
sur le genre, l’égalité et la sexualité (STRIGES), 
l’Observatoire des mondes arabes et musulmans 
(OMAM) et la Maison des Sciences Humaines de 
l’ULB (MSH-ULB). Il a réuni des chercheurs et des 
acteurs de terrain travaillant sur les questions de 
genre en judaïsme et en islam. Des domaines de 
recherche proches à première vue, mais dont les 
intervenants n’ont pas toujours la possibilité de se 
rencontrer et de confronter leurs résultats.
	 Ce colloque international a permis d’explorer 
en quoi les pratiques féministes, et de manière 
plus large les rapports de genre, déstabilisent 
les assignations et pratiques normatives du 
judaïsme et de l’islam. Les questions d’identité, 
de patriarcat, de loi religieuse, de sexualité, de 
mémoire ont été abordées. Elles l’ont été à travers 
le prisme de disciplines diverses : l’histoire, la 
sociologie, l’anthropologie, la science politique, 
les arts, la psychanalyse, la théologie. Chacune 
de ces disciplines, avec sa spécificité, a permis 
d’apporter des clés de réflexion sur les enjeux 
féministes contemporains. Cette initiative a conduit 
a une meilleure compréhension de la diversité 
et des discours conflictuels qui constituent les 
féminismes dans leurs rapports aux cultures 
juives ou musulmanes. Cette rencontre trouvera 
un prolongement sous la forme d’un numéro 
thématique de la revue scientifique Sextant.

	 Conclusion

Cette année fut l’occasion pour notre institution 
de nouer de très nombreux partenariats, avec des 
centres culturels, des associations, des institutions 
scientifiques, mais aussi avec le monde académique. 
	 Riche de tous ces évènements, le Musée 
entend continuer aux cours des années qui viennent 
à s’adresser aux plus jeunes, aux usagers des 
Maisons de Quartier, aux publics peu familiers 
des institutions culturelles, mais également aux 
chercheurs et spécialistes, sans oublier bien entendu 
les amoureux d’histoire et de culture juive.

Museon_n8_2018_RTP.indd   78 22/06/18   10:13



79

Table-ronde lors du colloque « Minorities in/at War » © Pascale Falek-Alhadeff

Affiche du colloque « Troubles féministes 
dans l’islam et le judaïsme » © MSH - ULB

Museon_n8_2018_RTP.indd   79 22/06/18   10:13



80

Pour sa réouverture au public, le Musée Juif de 
Belgique a choisi de partir de l’expérience juive 
de l’immigration pour envisager la question de 
la migration dans ce qu’elle a d’universel. De nos 
jours, les Juifs habitant Bruxelles viennent de pays 
extrêmement variés (Pologne, Russie, France, Iran, 
Maroc, Roumanie, Argentine, etc). Au cours des deux 
derniers siècles, ils ont contribué à faire de la ville, 
par des apports multiples, ce qu’elle est aujourd’hui. 
Un épisode sombre de cette histoire, que l’exposition 
n’a pas manqué de rappeler, est celui de l’attitude 
des autorités bruxelloises durant la Seconde 
Guerre mondiale vis-à-vis de la population juive, 
dont 5 % seulement possédait alors la nationalité 
belge. Partant de ce vécu, il a été choisi de l’élargir 
à l’histoire des vagues migratoires qui se sont 
succédées à Bruxelles depuis 1830, et qui ont, elles 
aussi, transformé la ville.

Il nous semble essentiel, en tant que musée 
juif, de traiter la question du vivre-ensemble dans 
une société multiculturelle. La mission d’un musée 
juif est de susciter le questionnement, d’oser aborder 
des sujets d’actualité, de sensibiliser le grand public 
aux défis à relever par nos sociétés contemporaines. 
L’un de ces défis est la question migratoire. Elle nous 
touche d’autant plus que nous sommes attachés aux 
valeurs du judaïsme et que nous nous souvenons, 
non seulement que nous furent esclaves en Egypte, 
mais aussi réfugiés pendant l’entre-deux-guerres, 
pourchassés en 1940-1944 et apatrides après-guerre. 

Ouverte d’octobre 2017 à mars 2018, l’exposition  
« Bruxelles, terre d’accueil ? » a été organisée en 
partenariat avec les Archives de l’État (AE). Elle 
fut l’occasion de mettre en avant le patrimoine 
exceptionnel conservé par les AE concernant les 
habitants étrangers ou d’origine étrangère passés  
par la Belgique au cours des deux derniers siècles.  

Des sources exceptionnelles en Europe, sauvegardées 
par les AE mais également d’autres institutions 
publiques comme les Archives de la Ville de Bruxelles.  
Autant de documents d’archives qui permettent 
d’étudier le phénomène migratoire, d’en saisir les 
enjeux et les obstacles, et de nuancer notre vision  
du passé afin de mieux comprendre le présent. 

Ce projet a aussi bénéficié de l’appui du 
Centre pour la Culture Judéo-Marocaine (CCJM), 
qui s’attache tout particulièrement aux questions 
identitaires : qui sont les Bruxellois aujourd’hui ? 
D’où viennent-ils et comment leurs cultures 
et origines diverses ont façonné cette identité 
bruxelloise en pleine mutation ? 

L’exposition

Plus de 180 nationalités différentes se côtoient 
aujourd’hui à Bruxelles. Au-delà des chiffres, 
chacun de ces émigrés a son histoire, son parcours, 
ses espoirs. Depuis 1830, différentes vagues 
migratoires se sont succédées. Pourquoi ces femmes 
et ces hommes ont-ils quitté leur pays ? Bruxelles 
a-t-elle été, pour eux, une terre d’accueil ?

Racontant comment la capitale belge s’est 
peu à peu transformée en « ville-monde », cette 
exposition a retracé sur près de deux siècles le 
parcours de ces étrangers installés à Bruxelles 
pour quelques mois ou pour toujours. Pour ce 
faire, elle présentait les objets qu’ils ont emportés 
avec eux, leurs témoignages personnels ou leurs 
photographies de famille. L’exposition se déclinait 
en trois volets, le premier s’attachant à l’histoire 
des relations entre Bruxelles et ses étrangers 
depuis 1830, le deuxième portant sur les migrants 
d’aujourd’hui et le troisième présentant le regard 
d’artistes bruxellois sur la question de la diversité.

Bruxelles, terre d’accueil ?
par Pascale Falek-Alhadeff, Conservatrice au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   80 22/06/18   10:13



81

Vue du parcours historique de l’exposition © Maxime Collin

Museon_n8_2018_RTP.indd   81 22/06/18   10:14



82

Un parcours dans l’histoire

Depuis 1830, Bruxelles a accueilli des centaines de 
milliers de personnes venues d’ailleurs. Étrangers, 
réfugiés, immigrés, expatriés… Quel que soit le 
qualificatif utilisé, ces hommes et ces femmes ont 
contribué à forger le visage de la capitale. Entre 
bienveillance et surveillance, l’accueil qu’ils ont reçu 
de la part des autorités comme de la population a 
fortement varié au cours du temps. Majoritairement 
issus des pays limitrophes jusqu’à la Première 
Guerre mondiale, ces étrangers viennent désormais 
des cinq continents, contribuant à faire aujourd’hui 
de Bruxelles l’une des villes les plus cosmopolites  
du monde. 

Ce parcours à travers l’histoire a mis en 
lumière les différentes vagues migratoires qui 
ont façonné la capitale. Il retraçait la trajectoire 
de femmes et d’hommes qui ont trouvé refuge 
à Bruxelles de 1830 jusqu’à nos jours, certains 
célèbres comme Karl Marx ou Leonidas, d’autres 
bien plus anonymes. Ces deux siècles d’histoire 
étaient racontés à travers des objets personnels, les 
archives de la Police des étrangers, des articles de 
presse, des photographies inédites ou encore des 
films d’époque.

Ce parcours dans l’histoire s’achevait par un 
dispositif d’exception. La cage d’escalier du Musée 
fut l’hôte de deux cents photos de famille, prêtées 
par des hommes et des femmes originaires de 
quatre continents, venus s’installer à Bruxelles à 
des périodes diverses et pour des motifs tout aussi 
variés. Ce dispositif a donné une âme particulière 
à cette exposition, en faisant revivre ces histoires 
de famille à travers des photographies inédites, 
parfois seuls témoins d’un passé oublié, d’un monde 
qu’on a quitté, d’une famille aujourd’hui déchirée. 
Ces images ont aussi permis d’échanger : les 
descendants ont pu se rencontrer et tisser des  
liens au-delà de leurs origines souvent diverses. 

Leonidas Kestekides, chocolatier né dans une famille grecque d’Anatolie et 
qui deviendra l’un des symboles du savoir-faire culinaire belge © M. Collin

Zoom sur quelques-unes des deux cent photos de famille exposées 
dans la cage d’escalier du Musée © Maxime Collin

Museon_n8_2018_RTP.indd   82 22/06/18   10:15



83

Quinze témoins d’aujourd’hui

Outre ce volet historique, « Bruxelles, terre d’accueil ? » 
interrogeait également la question migratoire 
aujourd’hui. Quinze témoins, venus des quatre coins 
du monde, ont été filmés. Avec leurs mots, leurs 
accents et leurs points de vue, ils ont raconté leur 
parcours de vie et ce que Bruxelles représente à 
leurs yeux. Toutes et tous sont nés à l’étranger : ils 
viennent du Soudan, de Chine, de France, du Brésil, 
de Suède ou encore de Syrie. Les raisons qui les ont 
poussés à venir à Bruxelles sont, elles aussi, variées : 
ils ont fui l’oppression politique, ils voulaient trouver 
un meilleur salaire ou c’est simplement une histoire 
d’amour qui les a mené en Belgique. Certains sont 
venus par avion, tandis que d’autres ont survécu à 
un périlleux trajet en bateau sur la Méditerranée. 
Encore adolescents ou déjà pensionnés, certains 
ont obtenu la nationalité belge, tandis que 
d’autres l’attendent encore désespérément, sans 
parler de ceux qui ne l’ont jamais demandée 
même s’ils habitent à Bruxelles depuis plusieurs 
décennies. Dans quatre films inédits présentés dans 
l’exposition, ces quinze témoins ont accepté de nous 
raconter les obstacles rencontrés ici et là-bas, leurs 
déchirures, mais aussi leurs rêves et leurs espoirs.

Le regard des artistes

La diversité culturelle dans le Bruxelles d’aujourd’hui 
était également abordée par le biais artistique. 
Les quatre étages du bâtiment sis rue des Minimes 
présentait le travail d’artistes basés à Bruxelles qui 
se sont emparés de la question migratoire. Chaque 
artiste ou collectif d’artistes y présentait des œuvres 
spécialement créées pour cette exposition. 

Enfin, dans un souci de prolonger la réflexion 
avec les nouvelles générations et de donner une 
dimension encore plus participative à l’exposition, 
une collaboration a vu le jour entre le Musée et 
l’Athénée Royal Gatti de Gamond. De septembre 
2017 à février 2018, une classe de 4e année du 
secondaire de cette école, dont nombre d’élèves 
sont issus de l’immigration, est partie, avec l’aide 
d’historiens, de généalogistes et d’artistes, sur les 
traces de sa propre histoire de famille. Chaque 
élève a réalisé, selon son choix, un dessin, une 
installation artistique, un texte ou un petit film 
sur son histoire familiale. L’ensemble des travaux 
produits par les élèves de Gatti de Gamond fut 
exposé au Musée, se mêlant aux œuvres des artistes 
plus confirmés évoqués précédemment.

Installation de l’artiste Thomas Israël © Maxime Collin Installation de l’artiste Nadia Berriche © Maxime Collin

Museon_n8_2018_RTP.indd   83 22/06/18   10:15



84

Autour de l’exposition

En vue de prolonger l’exposition, les visiteurs 
de « Bruxelles, terre d’accueil ? » étaient invités 
à découvrir un dossier pédagogique (toujours 
téléchargeable sur notre site internet). Ils purent 
également se plonger dans le numéro spécial 
de l’Agenda Interculturel, réalisé par le Centre 
Bruxellois d’Action Interculturelle, qui présentait 
le regard de chercheurs (géographes, sociologues, 
historiens etc.) sur la diversité à Bruxelles.  
Enfin, plusieurs activités ont vu le jour autour 
de l’exposition :

La Quinzaine de la Solidarité Internationale 
organisée par la Ville de Bruxelles s’est clôturée 
en beauté au Musée le dimanche 15 octobre 2017. 
Rassemblant plus de deux cents personnes, cette 
journée festive permettait de découvrir l’exposition à 
l’aide de visites guidées, de participer à des ateliers 
olfactifs animés par Olivier Kummer (Parfums 
d’ici & d’ailleurs), d’assister des lectures de contes 
par Alice Michalowski (Contes d’ici & d’ailleurs), 
d’échanger avec le professeur Eric Corijn, qui donna 
un exposé intitulé « Comment les migrations ont-
elles fait Bruxelles ? De quelle manière la diversité 
conditionne-t-elle l’urbanité ? Quelles pistes pour 
faire ville ensemble ? », et enfin d’écouter le concert 
de la chorale Zaaman (Arab Women’s Solidarity 
Association – Belgium).

En février 2018, le Musée a en outre 
accueilli deux soirées exceptionnelles du festival 
itinérant « Made in Bruxsel », co-organisé par la 
Brussels Academy et le Centre Bruxellois d’Action 
Interculturelle. La première soirée a eu lieu le 2 février, 
avec pour thème « Bruxelles, terre d’asile ? ». Animée 
par Sabine Ringelheim (BX1), elle a eu pour orateur 
principal François de Smet (Myria), dont le brillant 
exposé fut suivi de l’intervention de plusieurs témoins, 
avant qu’un concert d’Akasha Sound ne clôture la 
soirée. La seconde soirée, le 9 février, traitait plus 
spécifiquement des « Diasporas juives », avec comme 
expert Jean-Philippe Schreiber (ULB), accompagné 
d’un panel de témoins. Cette soirée s’acheva en 

musique avec un émouvant bal yiddish. Rassemblant 
plus de cent-vingt personnes à chaque fois, ces deux 
soirées « Made in Bruxsel » firent salle comble. 

Le samedi 3 mars 2018, de 19h à 2h du matin, 
le Musée a ouvert exceptionnellement ses portes au 
public pour la Museum Night Fever. L’occasion pour 
1.300 visiteurs ce soir-là de découvrir l’exposition 
« Bruxelles, terre d’accueil ? » animée par une 
série d’activités d’exception. À l’occasion de cet 
événement, In Your Box Project a en effet mis en 
place sa « Box » dans laquelle les visiteurs étaient 
invités à pénétrer et être pris en photo. Le collectif 
bruxellois Farm Prod réalisa, de son côté, un Live 
Painting. Enfin, Refugees Got Talent a, pour le 
plus grand plaisir des visiteurs, joué de la musique 
jusqu’au bout de la nuit.

Conclusion

« Bruxelles, terre d’accueil ? » fut un incontestable 
succès. Les médias ont très largement couvert 
l’exposition, tandis que les retours du public furent 
extrêmement positifs. De nombreux touristes, des 
Belges, des Bruxellois, des Wallons et des Flamands 
sont venus visiter cette exposition, découvrant la 
capitale belge sous un angle inédit. Nous avons 
également accueilli de nombreux groupes scolaires. 
Plus de 10.000 visiteurs ont franchi les portes de 
notre institution à l’occasion de cette exposition 
« d’ouverture » marquant la réouverture du Musée.

Museon_n8_2018_RTP.indd   84 22/06/18   10:15



85

Introduction

Entre octobre 2017 et mars 2018, notre Musée 
a organisé l’exposition temporaire « Bruxelles, 
terre d’accueil ? ». Elle visait à rendre compte de 
la manière dont la capitale belge est devenue, 

en moins de deux siècles, l’une des villes les plus 
cosmopolites au monde. Partant de la perspective 
des migrants eux-mêmes, elle présentait notamment 
dans la cage d’escalier du Musée une installation 
de portraits photographiques d’hier et d’aujourd’hui. 
Destinée à rendre compte du nombre et de la 

Parcours d’immigration 
Trois portraits, trois histoires

par Olivier Hottois, Conseiller scientifique au Musée Juif de Belgique

Vernissage de l’exposition « Bruxelles, terre d’accueil ? » © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   85 22/06/18   10:15



86

diversité des migrations vers Bruxelles, elle se 
matérialisait par l’accrochage de deux cents cadres, 
de formats et styles très différents, présentant des 
photographies de migrants et de leurs familles 
prises avant leur départ. Les plus anciennes de ces 
images dataient de la fin du 19e siècle, tandis que 
les plus récentes n’avaient pas plus de quelques 
mois.
	 La difficulté de la tâche, outre la recherche 
et l’achat de ces cadres anciens, consistait à faire 
correspondre ceux-ci à la dimension et la qualité 
de ces photographies de famille. Encore fallait-il 
trouver des migrants acceptant de participer au 
projet en nous prêtant leurs clichés à exposer. 
	 Après avoir contacté différentes associations 
spécialisées dans l’histoire et la mémoire des 
migrations, sans grand résultat, surgit l’idée de 
faire appel au « bouche-à-oreille ». Parmi mes 
propres relations, trois personnes ont accepté de 
confier leurs photographies privées pour illustrer 
un parcours d’immigration. J’ai, par la suite, décidé 
de recueillir leurs témoignages, qui constituent 
d’indispensables mises en contexte de ces images. 
Ces trois portraits, ces trois histoires de vie 
constituent l’objet de cet article.

Anne Joué, veuve de Saïd Hamza

Saïd Hamza est né à Casablanca le 9 mars 1961. 
Il est le cinquième enfant d’une fratrie de six. 
Ses frères et sœurs sont enseignants ou cadres 
administratifs. Sa mère, Mahjouba, est d’origine 
arabe et son père, Ali, est berbère et originaire de 
la région de Ouarzazate. Tout gamin, Ali a quitté 
sa province natale pour gagner Casablanca où 
un couple de Français l’a pris sous sa protection. 
Adulte, il a acquis plusieurs restaurants et cinémas 
qu’il a fait fonctionner.
	 Au Maroc, pays où l’Islam est la religion 
officielle ainsi que le stipule la Constitution 
marocaine, la religion est devenue de plus en plus 
prégnante au fil des années. Sur les photos s’étalant 
des années 1960 à 1980, ni la mère ni les sœurs 

de Saïd ne sont voilées. Elles s’habillent volontiers à 
l’occidentale, ce qui ne serait plus le cas aujourd’hui.
	 Saïd perd son père à l’âge de 15 ans. Il est déjà 
en pleine révolte depuis plusieurs années. Il refuse 
de faire les prières, de jeûner pendant le Ramadan 
et aime boire une bière ou un verre de vin. Il se 
sent de plus en plus étranger dans une société qu’il 
juge hypocrite, car il en connaît des musulmans qui 
boivent de l’alcool en cachette ou qui, à l’abri des 
regards, mangent ou fument pendant le Ramadan. 
Par ailleurs, sous Hassan II, la libre expression n’est 
pas vraiment tolérée. 
	 Après son baccalauréat obtenu au Maroc, Saïd, 
guidé par l’espoir de pouvoir vivre une autre vie, 
décide de s’expatrier en Europe et plus précisément 
en Belgique. Pourquoi ce pays où il ne connaît 
personne ? Il est résolu de faire de l’informatique, 
et dans la région de Mons, une haute école a 
accepté de l’inscrire, lui fournissant ainsi un permis 
de séjour étudiant, précieux sésame pour se rendre 
en Europe. Il quitte donc Casablanca au tout début 
des années 1980 avec un peu d’argent en poche 
et la promesse d’une petite bourse d’étude du 
gouvernement marocain qui respectera, en fait,  
peu ses engagements. 

Saïd Hamza, au Maroc, 1983 © Collection personnelle

Museon_n8_2018_RTP.indd   86 22/06/18   10:15



87

	 Au bout d’un an ou deux passés dans des 
conditions précaires, il rate ses études, doit faire des 
petits boulots pour survivre et parfois même dérober 
un peu de nourriture dans les magasins. Et puis un 
jour, quelque part à Mons ou à Cuesmes, il est 
abordé par des pentecôtistes (groupement protestant) 
dans la rue. Ils lui font découvrir la Bible, et là, c’est 
le choc. Saïd, qui n’a jamais été croyant et que toute 
forme de religion agaçait, est persuadé, au bout de 
plusieurs mois de lecture quotidienne de la Bible, 
que Jésus l’écoute et le soutient. À la suite d’un 
long cheminement, il décide de se faire baptiser et 
entame des études de théologie protestante au CTS 
(Continental Theological Seminary, CBC à l’époque), 
un institut américain basé à Sint-Pieters-Leeuw. Il peut 
loger sur le campus, dans une chambre à partager, 
contre des petits travaux d’entretien général. 
	 Cependant, cet institut étant privé et non 
reconnu par l’État belge, les autorités administratives 
ne peuvent lui renouveler son permis de séjour sur 
cette base. Après trois ans d’études au CTS, il est 
instamment prié de s’inscrire dans une institution 
reconnue et subventionnée. Ça tombe bien, car 
Saïd a mis, au fil des ans, de la distance avec le 
groupement protestant auquel il avait adhéré.
 	 Il se tourne alors vers la FUTP (Faculté 
universitaire de théologie protestante) de Bruxelles 
où, vu son bagage antérieur en théologie, il fait une 
candidature unique, puis une licence en théologie 
protestante, ainsi que l’agrégation. Il finance ses 
années d’études à la FUTP en enchaînant les jobs 
étudiants et, grâce à l’entremise d’un professeur de 
cette faculté longtemps actif au Liban, obtient une 
petite bourse annuelle de l’ACO (Action Chrétienne 
en Orient). Il occupe la conciergerie du bâtiment avec 
les responsabilités attachées à la fonction. Parfois,  
sa sœur aînée, haut cadre, l’aide financièrement.
	 Saïd devient un protestant plus libéral. Son 
mémoire de fin d’études est d’ailleurs une réflexion 
positive sur le dialogue islamo-chrétien. Car s’il 
a changé de religion, convaincu que le Christ l’a 
sauvé, il ne renie pas la culture musulmane pour 
autant, tout en restant néanmoins assez critique 

vis-à-vis de la société marocaine. Il aime réciter des 
versets du Coran pour leur beauté (arabe classique) 
et s’applique à démontrer comment des subtilités 
d’interprétation ou de traduction peuvent conduire  
à de grands malentendus.
	 Diplômes en poche, il se marie, obtient la 
nationalité belge, fonde une famille et se tourne  
vers l’enseignement (1997). Saïd sera professeur  
de religion protestante jusqu’à son décès accidentel 
en 2014.
	 Il n’est peut-être pas inutile de souligner, 
dans le cadre de ce récit, l’intolérance à laquelle 
s’est heurtée Saïd durant son séjour en Europe, 
notamment de la part des milieux musulmans. 
Saïd a eu divers problèmes après sa conversion, 
en particulier en tant que professeur de religion 
protestante dans les établissements où il donnait 
cours. Certaines directions d’école, voulant à tout 
prix éviter les problèmes, lui demandaient même de 
rester discret, voire caché, lorsque son apostasie était 
soulignée par des professeurs de religion islamique 
ou des élèves. Saïd a aussi été l’objet d’insultes, 
voire de menaces de mort, émanant de certains 
membres de sa communauté d’origine, parce qu’il 
avait changé de religion, mais aussi parce qu’il avait 
donné comme premier prénom à sa fille un nom qui 
n’est pas issu de la tradition arabo-musulmane. 

Isabelle Miranda Herrera

Isabelle est née en 1954 dans la ville de Rancagua, 
au Chili. Elle a deux frères, quatre sœurs, et est la 
cinquième de la fratrie. Son père travaillait comme 
ouvrier métallurgiste dans une fonderie de cuivre  
et sa maman était mère au foyer. 
	 Au Chili, Isabelle suivait des cours de 
secrétariat, puis d’infirmière sage-femme à 
l’université de Concepción, tout en faisant partie  
du MIR (Movimiento de Izquierda Revolucionaria)  
un mouvement politique chilien d'extrême gauche.
	 Après le coup d’État militaire du 11 septembre 
1973 qui porte au pouvoir Augusto Pinochet, tous 
les mouvements d’extrême gauche sont persécutés. 

Museon_n8_2018_RTP.indd   87 22/06/18   10:15



88
Isabelle, âgée de 3 ans, Alameda de Rancagua, Chili, 1956  
© Collection personnelle

En 1976, le mouvement MIR est démantelé. Isabelle 
est arrêtée avec une amie colocataire dans leur 
logement étudiant, et emmenée cagoulée dans une 
prison clandestine où elle restera enfermée durant 
dix jours. Elle est placée dans une cellule avec une 
dizaine d’autres codétenues. Durant sa détention, 
elle est, à de très nombreuses reprises, interrogée 
de nuit avec violences et menaces. Elle n’est 
toutefois pas réellement torturée, à la différence 
d’autres compagnes de détention, car, située au bas 
de l’échelle dans la hiérarchie de son organisation, 
elle ne détient pas beaucoup d’informations. 
Sa famille ignore son emprisonnement : elle 
est considérée comme « disparue ». C’est son 
compagnon Manlio, également membre du MIR, 
qui, préalablement alerté par un code prédéfini 
entre eux, prévient sa famille de son arrestation. 
La mère d’Isabelle peut ainsi porter plainte pour 
arrestation arbitraire.

	 Après plusieurs semaines, Isabelle est relâchée 
et peut reprendre les cours à l’université, tout 
en ayant l’obligation de se présenter toutes les 
semaines à la police. Elle s’en sort donc bien par 
rapport à d’autres, torturées par étouffement dans 
de l’eau, battues toutes les nuits ou électrocutées. 
Une fois sortie de prison, Isabelle épouse Manlio 
pour qu’il ait, en cas de nouvelle arrestation, le 
pouvoir administratif de porter plainte et tenter de 
la faire libérer. Ensemble, ils ont une fille, Rocío. 
Durant deux années, leur vie est très compliquée  
au Chili. 
	 En 1979, Manlio, activement recherché par 
la police politique, quitte son pays natal. Il se 
réfugie en Belgique grâce à l’aide d’un prêtre 
belge venu autrefois travailler au Chili et qui 
dispose de contacts auprès du Haut-commissariat 
des Nations Unies pour les réfugiés (devenu 
aujourd’hui « Agence des Nations Unies pour les 
réfugiés »). Grâce au statut de réfugié politique, il 
est bien reçu en Belgique, perçoit une allocation 
financière, suit des cours de français, une formation 
d’apprentissage professionnel et trouve rapidement 
un travail comme ouvrier, métier alors en forte 
demande. 
	 De son côté, Isabelle termine ses études de 
sage-femme au Chili et rejoint son mari avec 
sa fille en Belgique grâce au programme de 
réunification des familles. Le couple vit à Saint-
Gilles. Isabelle étudie le français à la Chambre 
de Commerce et trouve rapidement un travail 
psycho-social dans l’association COLAT (collectif 
latino-américain de travail psycho-social), une 
asbl qui vient en aide aux réfugiés ayant subi la 
répression politique en Amérique latine. Isabelle y 
prend en charge les enfants, leur donne des cours 
d’espagnol, favorise les échanges entre les réfugiés 
notamment. Elle trouve ensuite un poste d’aide-
soignante, puis d’infirmière dans la clinique privée 
Saint-Joseph à Etterbeek. Après la fusion entre 
cette clinique et l’hôpital Saint-Pierre, elle obtient 
un poste de sage-femme, métier qu’elle exerce 
encore aujourd’hui.

Museon_n8_2018_RTP.indd   88 22/06/18   10:15



89

	 Nancy Valdivia

Nancy est née à Andahuaylas dans le sud du Pérou, 
à 3.000 mètres d’altitude. Elle y a vécu jusqu’à  
14 ans avec ses parents et ses trois sœurs. Son père 
travaillait dans une banque, avant d’être promu 
d’abord à Cusco, puis à Lima, sa famille le suivant 
dans ses déplacements. Après ses études, Nancy 
commence à exercer le métier d'enseignante. 
	 En 1989, sa sœur, Mercedes, est partie suivre 
des études à l’IAG (Institut d’Administration et 
de Gestion) à Louvain-la-Neuve, tandis que son 
mari préparait un doctorat en sciences appliquées 
à l’UCL. Après être venue lui rendre visite en 
Belgique, Nancy y constate la tranquillité de la vie. 
Son plus cher désir devient, dès lors, de revenir  
dans ce pays où elle s’était sentie très bien 
accueillie, sans jamais avoir l’impression d’être  
une étrangère. Malheureusement, pour pouvoir 
s’établir en Belgique, il était nécessaire d’obtenir  
la naturalisation, qui passait par une résidence  
de longue durée.
	 À cette époque, le Pérou est secoué par  
des attentats terroristes perpétrés par le « Sentier 
Lumineux », un mouvement communiste armé. 
Pour échapper à l’instabilité politique, Nancy 
décide de faire comme sa sœur en venant suivre 
des cours en Belgique. Pour atteindre cet objectif, 
il faut notamment trouver les moyens de financer 
le séjour sur place et apprendre le français. Avant 
son départ pour la Belgique, elle commence donc à 
suivre durant six mois des cours du soir à l’Alliance 
Française. Sa sœur, résidant à Louvain-la-Neuve, 
tente de l’aider à obtenir une bourse d’études, chose 
qui s’avère compliquée car Nancy a plus de 35 ans. 
Il lui reste la possibilité de s’auto-financer, c’est-
à-dire de travailler tout en étudiant. Elle bénéficie 
aussi d’une pension d’enseignante puisqu’elle a 
déjà travaillé durant seize années et que le système 
de pension péruvien comptabilise également ses 
quatre années d’études comme des années de 
travail. Elle dispose donc déjà d’un bon appoint 
financier. Une de ses sœurs, psychologue dans  

une mine au Pérou, l’aide également en lui donnant 
une petite somme mensuelle. 
	 Nancy s’inscrit à l’UCL et y obtient un diplôme 
spécial en sciences de l’éducation. Après cette 
formation et sans permis de séjour, il ne lui reste 
plus d’autre choix que soit entamer d’autres études, 
soit retourner au Pérou. Elle suit donc un autre 
cursus en gestion d’établissements scolaires.  

Nancy Valdivia, devant le Palais royal, Bruxelles, 1992  
© Collection personnelle

Museon_n8_2018_RTP.indd   89 22/06/18   10:15



90

Ensuite, elle débute une autre formation dans le 
domaine éducatif à l’Université Libre de Bruxelles 
et la termine au niveau du doctorat à l’UCL. Après 
cela, elle obtient sa naturalisation et travaille à 
Louvain-la-Neuve à l’hôtel « Le relais », qui ferme 
ses portes en 2007. Nancy a, à ce moment-là, 
l’opportunité d’intégrer le service de l’Administration 
des relations extérieures et communication de 
l’UCL, où elle travaille toujours actuellement.
	 Pour ce qui est de sa famille, ses trois sœurs 
ont toutes quitté le Pérou pour vivre ailleurs : 
Mercedes est économiste et travaille au Canada, 
Luz, la psychologue, travaille à Boston et sa petite 
sœur Roxanna, titulaire d’un master en gestion, 
travaille à Stamford dans le Connecticut.

	 Conclusion

Les trois témoignages présentés dans cette 
contribution touchent à l’immigration extra-
européenne vers la Belgique. En ce qui concerne 
les motivations des migrants extérieurs à l’Union 
européenne, on sait que plus de la moitié (52 %) 
arrive en Belgique pour raisons familiales. 14 % 
d’entre eux viennent pour des motifs politiques,  
13 % pour les études, 10 % pour le travail et 10 % 
pour autres raisons1. Les trois portraits rappelent 
que les raisons du départ peuvent être multiples  
et qu’elles se chevauchent même souvent. 

	 Dans le premier cas, les études (raison 
officielle) permettent d’entrer dans le pays par 
le biais d’une inscription dans un établissement 
d’enseignement supérieur et d’échapper ainsi 
à la pression d’interdits religieux. L’attrait de 
« l’aventure » est aussi une motivation déterminante. 
Dans le deuxième cas, le regroupement familial ne 
peut être considéré indépendamment des motifs 
politiques ayant poussé le conjoint à fuir le pays. 
Dans le troisième cas, les raisons du départ pour 
cause d’études sont à la fois la clé et le moyen 
d’obtenir de meilleures conditions de vie, même 
si la décision du départ a été influencée par les 
circonstances politiques que traversent le pays 
d’origine. Dans les trois cas, la barrière de la  
langue ne s’est pas révélée être un obstacle  
durable, et l’accession au travail a été possible. 

1. Cf. 2017 : La migration en chiffres et en droits, Bruxelles, Myria, 
2017, p. 38 (consulté sur http://www.myria.be/files/MIGRA2017_ 
FR_AS.pdf).

Museon_n8_2018_RTP.indd   90 22/06/18   10:15



91

Depuis le début de l’année 2018, nos collections sont 
en ligne. Plus de 14 .000 objets peuvent désormais 
être consultés sur notre site www.mjb-jmb.org, dans 
la rubrique « Collections en ligne ». Notre inventaire 
est actuellement en cours de perfectionnement et 
les images se rajoutent au fur et à mesure. À terme, 
c’est l’ensemble de la collection muséale qui sera 
consultable, donnant ainsi un aperçu inédit de la 
richesse du patrimoine juif en Belgique et ailleurs. 
	 Parmi les nombreuses acquisitions du Musée 
depuis 2016, nous vous proposons une sélection 
d’images et d’objets emblématiques, classés par 
types de document.

	 Photographie

Deutsche Schule / école allemande
Bruxelles, circa 1910

Photographie – 10,7 x 12,2 cm

Achat – 2016 – inv. 16051

Acquisitions
Sélection 2016-2018

par Zahava Seewald, Conservatrice au Musée Juif de Belgique

Cette photographie complète notre documentation 
de photos, cartes postales et documents qui illustrent 
l’histoire de cette école située dans le bâtiment du 
Musée Juif de Belgique. La photo représente une 
classe de garçons dans l’ancienne école allemande 
qui fut construite au 21 rue des Minimes 1. C’est le 
consul d’Allemagne Meyer Fritz Guillaume Frederic 
Müser 2, actionnaire de la Deutsche Bank, qui y 
fera ériger, en 1901, un bâtiment à usage scolaire, 
la Neue Deutsche Schule. Le bâtiment principal 
disposait de plusieurs salles de classes réparties  
sur quatre niveaux. 
	 Notons que l’enseignement allemand existe 
en Belgique depuis 1803, créé par la paroisse 
protestante de Bruxelles et fondée sous le nom de 
Deutscher Schulverein (cercle scolaire allemand).  
À Bruxelles, lors de l’ouverture de la nouvelle 
école, le directeur Dr. Jahnke recensait cent quatre-
vingt-six élèves inscrits, dont soixante-huit pour 
le Realprogymnasium, le niveau du baccalauréat 
allemand 3. Nombre d’enfants de familles juives, 
d’expression germanophone, ont fréquenté ces 
établissements au 19e siècle 4.

1. Philippe Pierret « Le n°21, rue des Minimes : une demeure  
en devenir… », Muséon. Revue d’art et d’histoire du Musée Juif  
de Belgique, 6, 2014, p. 73-89.
2. Domicilié à Berlin, résidant à Saint-Gilles, Müser fera donation  
du bâtiment en 1904. Cf. Archives du cadastre. art. 2567.
3. Cf. Hans Amrhein, Die Deutsche schule im Auslande. Monatsschrift, 
1901-1902, Anvers, 1902, p. 132-134.
4. Cf. Deutscher Schulverein in Brüssel, 1901-1902; Deutsche Schule 
Brüssel, École Allemande Bruxelles, Duitse School Brussel, Francfort-
sur-le Main, s.d., p. 4-5. 

© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   91 22/06/18   10:15



92

En 1897, le magasin À l'Innovation est ouvert rue 
Neuve, à Bruxelles, par les familles Bernheim 
et Meyer. Les Meyer-Bernheim habitaient 
auparavant Mulhouse et avaient ouvert une maison 
spécialisée dans les cotons et les laines à tricoter. 
La concurrence allemande provoqua leur ruine 
commerciale, de sorte que Julien Bernheim, ses 
frères et Mathieu Meyer gagnèrent la Belgique,  
où ils fondèrent, l’année de leur arrivée, la société 
en nom collectif Bernheim et Frères. 
	 Leonhard Tietz, autre personnalité juive du 
monde du commerce, fondateur de la chaîne des 
grands magasins Tietz en Allemagne, fut lui aussi 
tenté par la Belgique, et ouvrit un grand magasin 
dans la même rue Neuve dont le Musée possède 
également une affiche (inv. 11734) datant de  
1910 et en annonçant l’ouverture.

Intérieur du grand magasin À L'Innovation 
Bruxelles, début 20e siècle

Photographie – 8,2 x 11,1 cm

Achat – 2018 – inv. 17248

Nous possédons trois photos de l’intérieur de ce grand 
magasin à Bruxelles. Celle-ci est la plus ancienne 
et nous donne à voir une vue de l’aménagement 
intérieur du nouveau bâtiment construit en 1902 
et conçue par Victor Horta. Cette vue serait 
contemporaine de l’affiche de 1903 dessinée par 
Victor T'Sas, acquise par le MJB en 2010 grâce au 
don financier de la Fondation Bernheim et de Philippe 
Blondin (inv. 10819). 

Affiche de L’Innovation, circa 1903, n° 10819 
© Musée Juif de Belgique

© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   92 22/06/18   10:15



93

Les Bernheim eurent la possibilité de racheter en 
1918 le magasin voisin Tietz, mis sous séquestre  
au lendemain de la Première Guerre mondiale. 
	 Le 22 mai 1967, un incendie détruit le magasin 
de la rue Neuve et fait 323 morts dont 67 membres 
du personnel, ainsi que 70 disparus (les chiffres 
varient légèrement selon les sources).
	 En 1969, L’Innovation et la compagnie Bon 
Marché fusionnent pour créer Inno-BM, et en 1974 
GB Entreprises fusionne à son tour avec celle-ci 
pour donner naissance à GB-Inno-BM.
	 En juin 2001, Galeria Kaufhof rachète les  
parts Inno, avant de rebaptiser les magasins  
Galeria Inno en septembre 2004.

Affiche pour l’ouverture du Magasin Tietz, dessinée par 
Victor T’Sas, 1910, n° 11734 © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   93 22/06/18   10:15



94

	 Objet

Boîte d’aumône de la HISO 

Anvers, circa 1945

Métal, papier ; imprimé – 10,5 x 9 cm

Achat en vente publique / don financier G. Reichenberg – 2016 – inv. 16627

Cette boîte appartenait à l’organisation juive HISO 
qui était établie après-guerre au cœur du quartier 
juif d’Anvers, d’abord dans les locaux de l’école 
juive Tachkemoni et ensuite dans les bureaux de 
l’organisation sociale juive la « Centrale » d’avant-
guerre. La HISO apportait une aide immédiate aux 
survivants juifs de la Seconde Guerre mondiale 
qui sortaient des camps ou de leur cachette, et 
souhaitaient rentrer chez eux. Les besoins étaient 

5. Veerle Vanden Daelen, Laten we hun lied verder zingen, 
Amsterdam, Aksant, 2008, p. 107-122.

particulièrement criants en avril 1945 lors du retour 
des camps. L’organisation reprenant les fonctions de 
la « Centrale » d’avant-guerre s’appelait à l’origine 
« Comité voor de Verdediging van de Joodsche 
Belangen » (CVJB), qui était elle-même une émanation  
du mouvement de résistance « Comité ter Verdediging 
van de Joden » (CVJ). L’appellation HISO est une 
traduction en néerlandais de l’« Aide aux Israélites 
Victimes de la Guerre » (AIVG) créée à Bruxelles 
en 1944. La HISO recevait de l’aide du Joint ainsi 
que du Belgian Jewish Representative à New York 
et du Belgian Jewish Committee de Londres5. Il 
fonctionnait de manière autonome, mais devait 
remettre un rapport à l’AIVG à Bruxelles qui décidait 
des moyens octroyés par le Joint. À partir de 1947, 
cette organisation devint totalement autonome et 
en 1952 elle reprit le nom de « Centraal Beheer 
voor Joodse Weldadigheid en Sociaal Hulpbetoon », 
appellation officielle de la « Centrale ». Sur la boîte, 
on découvre un texte en yiddish « Hilf far yiddisher 
milkhome-korbones » et la traduction en néerlandais 
suivie de l’adresse « Hulp aan joodsche slachtoffers 
van den oorlog / 155 Lange Leemstraat – Antwerpen ». 
	 Cet objet prend une place de choix parmi nos 
collections d’objets, livres, photographies et archives 
en rapport avec la Libération et la reconstruction 
de la vie juive en Belgique. En 1994, ce thème a 
fait l’objet d’une exposition intitulée « Libération et 
reconstruction. La vie juive en Belgique après la 
Shoah », présentée au Musée Juif de Belgique lorsque 
celui-ci était établi avenue de Stalingrad.

© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   94 22/06/18   10:15



95

Malette de diamantaire avec son matériel 
A appartenu à Nathan Schwarz (1905-1982),  

qui travaillait à Anvers comme courtier avant  

et après la Deuxième Guerre mondiale.

Matériaux divers - 20 x 20 cm (dimensions de la mallette)

Don - 2017 - inv. 17229

© Musée Juif de Belgique

	 Œuvre d’art

Promenade [en russe], 1969

Anatoly Lvovich Kaplan

(Tanhum ben Levi ben Itzchak)

Rogachev 1902 - Leningrad 1980

Signé et daté à l’arrière

Papier et fusain - 23 x 18,5

Don André et Eliane Wieder - 2017 – inv. 17231

Ce dessin, qui s’intitule « Promenade » (traduit 
du russe), fait partie d’un ensemble de quatre 
œuvres de A.L. Kaplan acquises par le Musée Juif 
de Belgique en 2017. Il complète la collection de 
soixante-neuf dessins, lithographies et gouaches 
offerts en 1996 par les mêmes donateurs et qui a 
fait l’objet d’une exposition au MJB la même année. 
Le dessin reprend le thème favori de l’artiste, à 
savoir la vie juive traditionnelle dans une approche 
essentiellement intimiste.
	 A.L. Kaplan est un des rares artistes juifs à 
être resté toute sa vie dans la société soviétique 
en travaillant en dehors des grands courants 
artistiques du 20e siècle sans pour autant être 
censuré par le gouvernement. Il naît dans la petite 
ville de Rogachev en Biélorussie. Fils et petit-fils 
d’un boucher, il devient très jeune professeur de 
dessin dans l’une des premières écoles créées par 
le pouvoir soviétique. Les quatre œuvres entrées 
dans les collections en 2017 datent des années 
1950 et 1960, période pendant laquelle on observe 
une tolérance vis-à-vis des traditions folkloriques. 
C’est à ce moment-là aussi, notamment à partir de 
1953, qu’il commence à illustrer les œuvres des trois 
grands écrivains de la littérature yiddish : Sholem 
Aleichem, Mendele Moykher Sforim et Y.L. Peretz. © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   95 22/06/18   10:15



96

Voici près de quarante ans, au cours de la préparation 
de l'exposition « 150 ans de judaïsme belge », en 
compulsant dans la salle des fichiers de la rue La 
Bruyère à Paris les cartes du fichier relatif à la section 
belge de l’Alliance Israélite Universelle, j’ai découvert 
ce rapport qui m’avait paru d’un intérêt certain.  
À la suite d’une sélection drastique, il ne fut pas 
retenu pour cette exposition.
	 Lors de l’étude que je consacrai à « Armand 
Bloch, grand-rabbin de Belgique6 » en 1992 7,  
j’établis une bibliographie de ses trente-deux 
publications entre 1889 et 1920, dont le Rapport  
de la Commission d’enquête sur l’émancipation  
des Juifs de Belgique qui porte le numéro 31.
	 Cette brochure est intéressante pour de  
multiples raisons. La première est liée à sa 
provenance qui est indiquée sur la couverture.  
Le nom manuscrit de Nachum Sokolow (1859-1936) 
y figure. Or selon le professeur Jean-Philippe 
Schreiber, Sokolow est à l’époque le secrétaire 
général de l’Organisation sioniste mondiale, elle-
même commanditaire de ce document : « Celui-ci 
avait en effet entrepris de faire rédiger par des 
comités d’experts, dans plusieurs pays européens, 
des rapports relatifs aux processus d’émancipation 
propres à ces régions, et ce en vue de collationner ces 
textes dans un mémorandum à adresser aux autorités 
russes, afin d’amener celles-ci à considérer plus 
favorablement l’émancipation des Juifs de l’Empire 
tsariste. »8  

	 Brochure

Rapport de la commission d’enquête  
sur l’émancipation des Juifs de Belgique
Imprimerie Veuve Monnom, Bruxelles, mai 1906

Imprimé restauré - 34 x 21 cm

Achat - 2017 – inv. 17236

6. Daniel Dratwa, « Armand Bloch, grand-rabbin de Belgique », 
Tsafon, 1994, 18, p. 23-33.
7. Étude réalisée à la demande du professeur de l’université de Lille 
Jean-Marie Delmaire.
8. Jean-Philippe Schreiber, « Le rapport du judaïsme belge au modèle 
français (XIXe siècle) », Archives Juives, 2018, 51/1, p. 13. Je remercie 
le professeur Schreiber pour cette référence.© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   96 22/06/18   10:15



97

9. Dreyfus est acquitté le 12 juillet 1906, alors que la brochure  
est datée de mai 1906.
10. Graffitis sur divers bâtiments, refus de naturalisations ordinaire  
de personnes portant des noms à consonances juives, création  
d’une ligue antisémite, etc.
11. Rapport de la Commission d’enquête sur l’émancipation des Juifs 
de Belgique, Bruxelles, Imprimerie Veuve Monnom, 1906, p.18.
12. Ibid., p.20.

© Musée Juif de Belgique

	 Judaica

Paire de candélabres pour l’allumage  
des bougies du Shabbat
O.C/1889

3.84 - Poinçons : Nom de l'orfèvre Szekman, Israel

Double aigle impériale ; poisson

Argent – 34 x 10,5 cm

Don famille Serge Schwartz-Presburg-Chait – 2017 – inv.17226

Ces candélabres ont appartenu à la famille d’Edmond 
Chait, l'oncle du donateur Serge Schwartz-Presburg. 
Né à Anvers (Borgerhout), Edmond Chait était le 
seul survivant de sa famille. Son père Itshak David 
Chait était originaire de Riga. Il aurait créé les 
établissements Chait aux Pays-Bas. Ce type d’objet, 
comme d’autres objets rituels datant de la fin du 19e 
siècle de notre collection, ont souvent été emportés 
par les familles lors de leur immigration avant-guerre.
	 Ces candélabres ont été fabriqués dans l'atelier  
I. Szekman à Varsovie, qui fut très actif durant le 
dernier quart du 19e siècle et le début du 20e siècle.

	 Par ailleurs, le texte de ce rapport expose les 
théories de l’époque, à savoir celle du rapporteur 
Armand Bloch (1861-1923), chef spirituel du judaïsme 
belge, entouré de deux experts : le juriste Paul Errera 
(1860-1922) et le président de la Communauté 
israélite de Bruxelles Franz Philippson (1851-1929). 
C’est un témoignage par des personnalités 
reconnues de la société juive belge qui analysent 
le plus objectivement possible la situation de leur 
communauté à un moment historique. On est, en 
effet, depuis une dizaine d’années dans l’Affaire 
Dreyfus9 et face au développement de l’antisémitisme 
dont la Belgique a à souffrir 10. Concomitamment, 
les Juifs d’Europe de l’Est arrivent en masse et font 
passer le nombre d’individus de 4.300 en 1880 à 
29.100 en 1910, modifiant la perception des Juifs 
par leurs concitoyens.
	 Enfin, dernier point, face au sionisme naissant, 
ces personnalités juives répondent de manière 
péremptoire : « Il n’y a pas de question juive en 
Belgique »11 et donc pas de raison de soutenir ce 
mouvement sioniste pour nous car « on peut donc dire 
que l’émancipation n’a pas été seulement favorable 
aux Juifs, mais qu’elle a servi également les intérêts 
du pays, et qu’elle a contribué à développer la 
prospérité matérielle et la grandeur morale de  
la Belgique »12. 

Notice rédigée par Daniel Dratwa, fondateur  
et ancien conservateur du MJB (1984-2014).

Museon_n8_2018_RTP.indd   97 22/06/18   10:15



98

	 Imprimé

Bulletin de souscription 
En faveur de l’École primaire israélite de Bruxelles signé  

par S. Haas, Bruxelles, juillet 1869 et envoyé à Monsieur  

Lassen, 26 rue de l’Astronomie à Bruxelles.

Papier (restauré) – 27 x 21 cm

Don Claude Umflat – 2018 – inv. 17237

Dès 1817, la communauté israélite de Bruxelles 
met sur pied une école primaire offrant des cours 
profanes et religieux à l’intention des enfants juifs 
de la capitale. Ceux-ci sont organisés de façon à 
permettre aux élèves issus des couches modestes, 
pour qui l’instruction est gratuite, de poursuivre dans 
le même temps leurs activités professionnelles. À 
partir de 1835, l’école est placée sous l’autorité du 
Consistoire central israélite de Belgique. Par-delà les 
années, le programme scolaire évolue, proposant 
principalement des cours profanes. En 1841, l’école 
compte officiellement septante et un élèves. Le taux 
d’absentéisme est toutefois très important, du fait 
notamment que les ménages indigents – auxquels 
l’école s’adresse en partie – ne peuvent se passer  
du travail des enfants.
	 En 1864, l’École primaire israélite de Bruxelles 
déménage d’un local exigu situé rue de la Blanchisserie 
à un bâtiment plus vaste de la rue de Rollebeek.  
La réorganisation de l’enseignement dans des locaux 
plus spacieux, mais aussi l’arrivée de nouveaux 
immigrés juifs en provenance des pays limitrophes et, 
dans une moindre mesure, le fait que l’établissement 
s’ouvre aux enfants non juifs infléchissent le 
mouvement jusqu’alors incessant de dépeuplement 
progressif de l’école. L’aide publique devient dès  
lors plus conséquente, puisqu’elle est calculée au 
prorata des enfants inscrits. Comme l’illustre ce 
bulletin de souscription, qui date de cette période, 
la communauté israélite de Bruxelles doit néanmoins 
toujours faire appel à la solidarité de ses membres 
pour faire face au coût qu’implique le fonctionnement 
de l’école. 

	 En 1879, suite à l’adoption de la loi Van 
Humbeeck qui bannit le religieux du programme 
obligatoire de l’enseignement primaire, l’École 
israélite bruxelloise ferme définitivement ses portes. 

Notice rédigée par Barbara Dickschen, Fondation 
de la Mémoire contemporaine.

© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   98 22/06/18   10:15



99

© Musée Juif de Belgique

Cartes postales, cartes de vœux, une lettre
Accompagnée d'une liste manuscrite de quinze élèves dont des élèves 

juives, adressés à Jeanne Peeters-Peret institutrice dans une école  

communale ainsi qu'à son époux Joz. Peeters, enseignant dans une  

école communale et à leur fille Suze.

Anvers, 1935-1941

Papier – dimensions diverses

Don Dirk Martin – 2018 – inv. 17254

Le donateur fait partie de la famille de ces deux 
enseignants et avait précédemment déjà fait don 
en 2006 (inv. n° 08932) de quarante-cinq cartes 
de voeux d'élèves juifs adressées à Peeters-Peret, 
Jeanne (1900 -1992), institutrice à l'école No. 10, 
Prinsstraat, à Anvers.

	 Cet ensemble constitue une source d’information 
sur les enfants juifs présents dans le système 
scolaire communal à Anvers. Il offre aussi un 
témoignage intime sur la correspondance entre 
élèves et enseignants à Anvers dans l’avant-guerre.

© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   99 22/06/18   10:15



100

Chaque année, grâce aux dons de documents 
provenant de particuliers ou d’associations, les 
archives du Musée Juif de Belgique s’enrichissent. 
Ces dons sont essentiels pour notre institution, car  
ils permettent de préserver la mémoire collective, 
tout en contribuant à une meilleure compréhension 
de l’histoire juive.
	 Au cours de l’année 2017, outre le fonds 
Pawlowicki et le fonds Rosendor qui sont l’objet  
d’un éclairage spécifique dans ce numéro de 
Muséon, nous avons notamment reçu les archives  
et documents suivants :

	 Don de Régine Lipszyc, via Jenny Fischer

Régine Lipszyc a confié à sa fille Jenny Fischer, qui 
en a ensuite fait don au Musée en janvier 2017, 
une enveloppe contenant divers documents en 
allemand datant de 1942-1943, période à laquelle 
Régine et sa mère Gitla étaient réfugiées en 
Suisse. Conservés sous forme de photocopies dans 
nos archives, ces documents permettent de mieux 
appréhender le parcours des réfugiées juives en 
Suisse. Elles ont également fait don du tapuscrit de 
Max Lipszyc Alles heisst gelebt [Et la vie avant tout, 
1905-1945], récit de vie du mari de Régine et père 
de Jenny.
	 Née à Pabianic en Pologne en 1908, Gitla 
Doktorzyk arrive en Belgique en 1922. Avec son 
époux Icek Mayer Lipzyc, elle s’installe à Anvers 
où leur fille Régine voit le jour en 1936. En juillet 
1942, la mère et la fille quittent la Belgique pour 
échapper à la déportation. Elles passent par la 
France pour entrer illégalement en Suisse en 
septembre 1942. Après avoir bénéficié de l’aide 
d’un passeur, Gitla et Régine sont arrêtées par 

un douanier. Elles sont placées dans le camp de 
réfugiés de Bex en octobre 1942.
	 Là, dans un long questionnaire trilingue, Gitla 
se déclare juive. Elle se dit en bonne santé et apte 
au travail physique. Sa langue maternelle est le 
néerlandais, elle connaît également l’allemand et 
se fait comprendre en français, ce qui lui permettra 
d’être engagée comme femme de ménage, à 
Bâle, chez une certaine Julia Elbe. Quant à sa fille 
Régine, elle passe durant cette période d’institution 
en institution, avant d’être placée dans une famille 
à Olten, puis finalement dans un home aux 
Chevalleyres. Elle semble avoir été hébergée,  
elle aussi, chez Julia Elbe en juin 1944, juste avant  
de pouvoir rentrer en Belgique en mai 1945. 

	 Don de Tristan Bourlard

À la fin des années 1980, lorsque Tristan 
Bourlard était étudiant, un de ses amis lui a 
remis une farde contenant des documents 
trouvés dans un conteneur à gravas. On y trouve 
des lettres en yiddish, en hébreux, en français 
et en néerlandais, ainsi que des documents 
administratifs, principalement des demandes 
d’aide adressées à la Communauté Israélite 
Orthodoxe (installée rue de la Clinique à Bruxelles) 
en 1948 et 1949. Reçu en février 2017,  
ce don constitue un carton entier d’archives.
	 Ces documents se révèlent particulièrement 
précieux pour étudier la réorganisation de la 
communauté juive de Bruxelles après la Seconde 
Guerre mondiale. Ils concernent l’école de cette 
communauté, Jessode Hatorah, mais aussi des 
demandes de renseignements sur des survivants 
des camps, des documents relatifs à la distribution 

Les archives du Musée s’enrichissent !
par Anne Cherton, Archiviste au Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   100 22/06/18   10:15



101Document d’identité de Gitla Doktorzyk, fonds Régine 
Lipszyc © Musée Juif de Belgique

Extrait du questionnaire trilingue auquel Gitla Doktorzyk a répondu en 1942,
fonds Régine Lipszyc © Musée Juif de Belgique

de matériel scolaire par le Joint, l’abattage 
rituel, la surveillance de la cacherout ou 
encore l’approvisionnement en produits 
casher des homes d’enfants et de 
vieillards. Y figurent également des devis 
pour l’aménagement de la synagogue 
de la rue de la Clinique, des documents 
concernant les commémorations, la 
société d’inhumation, l’Ort, Poale Zion  
et Die Wort, ainsi que la maison de 
retraite pour vieillards de Saint-Gilles.

Museon_n8_2018_RTP.indd   101 22/06/18   10:16



102

	 Don de la famille Szafiro-Waegeneers

Suite au décès de Michel Szafiro en 2015, son 
épouse a procédé à plusieurs dons successifs de 
documents concernant son mari, principalement 
de la correspondance de Vilnius et des documents 
officiels de la période belge (diplômes, cartes 
d’identité, etc). Reçu en février 2017, ce nouveau 
supplément au fonds Szafiro contient divers 
documents liés à l’obtention de naturalisation de 
Mojzesz Szafiro (1983), ainsi que des documents 
de la firme « Para ».
	 Fils de Srol et de Néchama Dubowoka, Michel 
Szafiro est né à Vilnius en 1904. À partir de 1923, 
il entreprend des études d’ingénieur à l’Université 
de Gand, avant d’obtenir un diplôme d’ingénieur 
électromécanicien de l’Université de Caen en 
1929. Il se marie en 1941 avec Denise Legrand, 
avec laquelle il aura quatre enfants.
	 Après avoir travaillé jusqu’en 1946 comme 
ingénieur dans la région de Gand, Michel Szafiro 
devient gérant de la sprl Para, spécialisée en 
construction générale, recherche et application  
de produits d’étanchéité.

Don Isabelle Fink-Errera

Reçu en mars 2017, ce don est un supplément 
au – déjà très riche – fonds Errera1. Les nouvelles 
pièces sont principalement des livres dédicacés 
à plusieurs membres de la famille Errera, un 
tapuscrit de plus de deux cents pages, ainsi qu’un 
petit volume superbement relié avec lettres « J » 
et « C ». Ce dernier contient de la correspondance 
amoureuse échangée entre Justin (?) et Claire (?), 
uniquement les lettres de Claire de mars à juin 
1828. 
	 On y trouve également de nombreux objets : 
un mini pèse-lettre dans une pochette en cuir, 

une reproduction du cricket de reconnaissance 
des parachutistes alliés du débarquement de 
Normandie, des objets vendus au profit des 
œuvres de charité pendant la guerre, des badges 
de la Croix rouge américaine, des porte-plumes, 
un porte-flacon à parfum, ainsi que trois gravures 
imprimées de Fernand Khnopff.
	 La variété typologique des documents et 
objets donnés par la famille Errera constitue un 
corpus rare témoignant à la fois de la vie privée  
et de la vie publique d’une famille importante  
de la société bruxelloise de la fin du 19e et de  
la première moitié du 20e siècle.

1. Anne Cherton, « Un don exceptionnel d’archives familiales :  
le fonds Errera (XIXe et XXe siècles) », Muséon, Revue d’art et  
d’histoire du Musée Juif de Belgique, 2013, 5, p. 24-45.

Lithographie de Fernand Khnopff, fonds Errera  
© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   102 22/06/18   10:16



103

Lithographies de Fernand Khnopff, fonds Errera © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   103 22/06/18   10:16



104

	 Don de Moïse Rahmani

Reçu en mai 2017, ce dépôt est principalement 
constitué de matériel audiovisuel (notamment 
des cassettes et des disquettes) ainsi que 
des photographies. Entrent notamment au 
département des Archives : une copie de l’acte 
d’expulsion des Juifs d’Espagne de 1492, ainsi 
qu’une farde avec la correspondance émanant  
de l’Institut Sépharade Européen. Ces documents, 
qui complètent les divers dons antérieurs de Moïse 
Rahmani (constituant neuf boîtes d’archives),  
sont le reflet des diverses activités qu’il a mené.
	 Né au Caire en 1944 dans une famille 
sépharade, Moïse Rahmani quitte l’Egypte en 
1956 pour le Congo, avant de revenir en Europe 
en 1960. Il s’installe en Belgique en 1980. Il y 
devient administrateur du Comité de Coordination 
des Organisations juives de Belgique (CCOJB), 
mais également fondateur du magazine 
« Contact J » et du « Bulletin de la communauté 
sépharade ». Siégeant au Conseil de la Synagogue 
Sépharade de Bruxelles, Moïse Rahmani crée 
l’Institut Sépharade Européen. Membre de l’Anti 
Defamation League, il est élu à diverses reprises 
président du B’nai B’rith Bruxelles. Il décède à 
Bruxelles en 2016.

Don de Jeanne Cahen, via Laurent Weinstein

En juin 2017, Laurent Weinstein a légué au 
Musée les archives de sa mère, Jeanne Cahen. 
Ces archives portent sur le mouvement « Jeune 
B’Nai B’Rith » de Bruxelles, dont Jeanne Cahen fut 
secrétaire durant les années 1950. Les documents 
sont de nature diverse : projet de statuts, liste de 
membres, correspondance, cartons d’invitations, 
rapports d’activités et autres règlements.
	 Née en 1928, Jeanne (Jeannette) Cahen 
était la fille d’Armand Cahen, Juif alsacien 
venu s’installer à Gand. Le frère d’Armand, 
Gaston Cahen, a été vice-président de la société 
d’inhumation de la rue de la Régence. Jeanne 
Cahen est décédée en 2016.

Lettre du mouvement « B’Nai B’Rith », don de Jeanne Cahen 
© Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   104 22/06/18   10:16



105

Bulletin d’informations « B’Nai B’Rith », don de Jeanne Cahen © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   105 22/06/18   10:16



106

En 2017, le Musée Juif de Belgique a reçu divers 
dons d’archives, constitués notamment de 
documents écrits et de photographies1. Parmi ceux-
ci, à la fin de l’année passée, Maxime Pawlowicki 
a remis au Musée les archives de sa famille. On y 
trouve des photographies, des lettres ou encore des 
documents officiels2. Maxime Pawlowicki a eu la 
chance de pouvoir écouter ses parents et grands-
parents raconter l’histoire familiale. Il a accepté  
d’en retracer les grandes lignes lors de la remise  
des archives.

	 L’histoire de la famille Pawlowicki-Eisen

Originaire de Pologne, la famille maternelle de 
Maxime Pawlowicki est native de Cracovie, et sa 
famille paternelle de la région de Varsovie. Ces 
deux familles vont connaître des destins parallèles, 
mais qui finiront par se croiser en Belgique, à Spa.
	 Les grands-parents maternels du donateur, 
Pinkus Eisen (1888-1972) et Berta Markheim (1885-
1960), arrivent en Belgique vers 1925 avec leurs 
trois enfants Jules, Lila et Theodora. Ils s’installent à 
Anvers. De leur côté, les grands-parents paternels 

Le fonds Pawlowicki 
Son apport à la photothèque

par Marthe Bilmans, Bénévole au Musée Juif de Belgique

du donateur, Abram Pawlowicki (1892-1973) et Sara 
Wajnsztok (1895-1932), arrivent en Belgique avec 
leur fils unique, Isaac, vers 1926. Ils s’installent à 
Bruxelles. Abram se retrouve veuf en 1932 et se 
remarie avec Chana Krel. Ils n’auront pas d’enfant.
	 En 1940, quand la Belgique est envahie par les 
nazis, la famille Eisen prend le chemin de l’exil, vers 
la France, l’Espagne, puis le Maroc. Quant à Abram 
Pawlowicki et sa seconde épouse, ils se cachent 
à Laeken, rue des Croix du Feu, durant toute la 
durée de l’occupation. Leur fils Isaac prend un 
chemin partiellement parallèle à celui de sa future 
épouse et se retrouve successivement en France, 
en Espagne, au Maroc, en Algérie et finalement en 
Palestine.
	 À la fin de la guerre et après le retour en 
Belgique, les parents Eisen et Pawlowicki se 
rencontrent à Spa, lieu de cure bien connu. Ils 
se présentent leur fils et fille respectifs, qui ne 
tarderont pas à se marier. Isaac Pawlowicki (1919-
2010) et Lila Eisen (1922-2013) auront deux fils, 
Georges et Maxime. Ce dernier a souhaité faire don 
des archives familiales au Musée Juif de Belgique.

	 Les archives photographiques

Pour une photothèque, il est important non 
seulement de détenir des tirages originaux, mais 
aussi de pouvoir les rattacher aux personnes 
représentées et au contexte dans lequel les clichés 
ont été pris.
 	 Ainsi, le donateur a pu identifier ses grands-
parents sur les photos. Il a fourni des dates 
approximatives pour des événements qui ne 
sont pas corroborés par des documents officiels. 

1. Le Musée en remercie les donateurs : Madame Jenny Fischer et sa 
mère, Madame Régine Lipszyc, Monsieur Tristan Bourlard, Madame 
Szafiro (supplément au fonds Szafiro), Madame Isabelle Fink-Errera 
(supplément au fonds Errera), Madame Rahmani (supplément au 
fonds Rahmani), Monsieur Weinstein (documents de sa mère Jeanne 
Cahen qui fut secrétaire à la Jeunesse B’Nai B’Rith de Bruxelles).
2. Parmi ces derniers, on trouve notamment des passeports polonais, 
des titres de voyage (belges) pour étrangers n'étant pas réfugiés 
politiques, un certificat du Haut Commissariat pour les Réfugiés,  
des diplômes, un dossier de naturalisation…

Museon_n8_2018_RTP.indd   106 22/06/18   10:16



107

3. La carte-album, toujours réalisée en studio, a normalement une 
dimension de 108 x 164 mm et, aux alentours de 1914, le carton a 
une épaisseur d’environ 1,2 mm. Les deux cartes-album présentées 
répondent à ces dimensions.

Par contre, Il n’a pas toujours été en mesure de 
préciser le lieu et la date de chaque cliché. Par 
chance, certaines photos portent, au verso, écrites 
d’une belle écriture ancienne, soit une date, soit 
une dédicace. Parfois, l’usage d’une loupe s’avère 
bien utile pour éviter une erreur d’interprétation. 
C’est ainsi qu’une photo de groupe devant une 
construction (non reproduite dans le présent article), 
assez floue, avait d’abord été interprétée comme 
prise en Pologne. L’usage d’une loupe a permis 
d’observer sur le bâtiment un panneau écrit en 
français « graines pour les pigeons 0,25 le paquet ». 
Le bâtiment dont seul le bas est visible était donc 
une tour pigeonnier située dans un endroit où le 
français était d’usage (France ou Belgique ; dans les 
années 1920, le français pouvait encore être utilisé 
en Flandre).

Les photographies de la famille Eisen

Analyser une image, c’est aussi utiliser une loupe 
mentale et faire des déductions sur la base d’indices. 
À titre d’exemple, quelques photographies données 
par Maxime Pawlowicki vont être à présent décrites 
et analysées. 
	 Les premières photos sélectionnées sont des 
portraits de la famille Eisen, originaire de Cracovie. 
Les photos 1 et 2 sont du type « carte-de-visite », 
mais, vu leur grande dimension, on les appelle 
« carte-album » ou « cabinet-card »3. Les individus 
prenant la pose sur ces deux photos sont Pinkus 
Eisen et Berta Markheim, les grands-parents 

Photo 1 – Fiançailles (inv. p005218) © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   107 22/06/18   10:16



108

maternels du donateur. Sur la carte-album, aucune 
mention de la date ni de l’événement qui a motivé 
le passage des jeunes gens devant l’objectif du 
photographe. Toutefois, de la comparaison entre 
les deux portraits, on peut déduire qu’une image 
date des fiançailles et l’autre du mariage. Au début 
du 20e siècle, le passage chez le photographe 
correspondait en effet à des événements importants.
	 La photo 1, format paysage, est collée sur une 
carte-album (coins arrondis) au nom du studio photo-
graphique « C. Pietzner ». Le lieu d’établissement 
de celui-ci est précisé en deux langues, Olmütz 
et Olomouc. Au verso figure un texte imprimé, 
également bilingue, assorti d’un blason (deux aigles, 
une tiare et les lettres A et M superposées). 
	 On peut déduire que cette photo est antérieure 
à la photo 2. Les têtes des jeunes gens ne se 
touchent pas. Sur la vareuse militaire4, plutôt 
chiffonnée, du jeune homme, il n’y a pas d’insigne. 
Olomouc, actuellement en République tchèque, 
est une ancienne ville de garnison, avant-poste 
militaire du nord-est de l’Empire austro-hongrois. 
Berta a sans doute rejoint son fiancé durant une 
de ses courtes permissions. Selon le donateur, ses 
grands-parents se sont mariés en 1917, on peut 
donc présumer que ce cliché date de 1916 ou d’une 
année antérieure.
	 La photo 2, format portrait, est mise en valeur 
par un médaillon rond. Le studio photographique 
est celui de Josef Sebald à Cracovie. Au verso 
de la carte, figurent les coordonnées du studio 
et également une illustration représentant des 
bâtiments donnant sur une avenue. Les visages  
des jeunes gens se touchent. La veste d’uniforme  
du jeune homme (modèle différent de celui de la 

Photo 2 – Mariage (inv. p005219) © Musée Juif de Belgique

photo 1) est bien repassée. Il porte une étoile au 
revers. La photo étant prise à Cracovie, on peut 
présumer que Pinkus a bénéficié d’une permission 
plus longue pour se marier. Qu’il s’agisse bien de  
la photo prise à l’occasion du mariage peut aussi  
se déduire du fait que ce cliché sera reproduit  
et agrandi en Belgique pour être encadré. Le musée 
a reçu cet agrandissement sans son cadre. Il s’agit 
d’une reproduction en médaillon ovale (49,50 cm  
x 39,50). Cet agrandissement a été corrigé au 
crayon, affichant un résultat moins net que le cliché 
d’origine. Sans doute, les jeunes mariés n’avaient 

4. Le donateur a précisé que Pinkus Eisen avait servi dans le service 
sanitaire de l’armée austro-hongroise. Si cette donnée n’avait pas 
été connue, elle pouvait se déduire de la forme du rabat de poche 
de l’uniforme. Il a également souligné que, si son grand-père a 
porté l’uniforme austro-hongrois, son père et son oncle ont, durant 
la Deuxième Guerre mondiale, porté l’uniforme anglais, et que lui-
même et son frère ont fait leur service militaire sous l’uniforme belge.

Museon_n8_2018_RTP.indd   108 22/06/18   10:16



109

Photo 3 - Portrait de famille (inv. p005237) © Musée Juif de Belgique

pas reçu la plaque de l'image originale et ont 
fait photographier la photo de la carte-album. 
Au dos d’un des deux exemplaires originaux de 
cette carte-album (coins arrondis) reçus par le 
Musée, on trouve en effet une mention manuscrite 
« Mr et Mme Eisen Anvers rue de Boey 125 » et 
une étiquette partiellement déchirée portant les 
mentions imprimées « Firma Hollandia, Mme Fl. 
De Clercq … 129 ANT… » ainsi qu’une mention 
manuscrite se terminant par « …50 ». Il s’agit sans 
doute de l’exemplaire de carte-album qui avait été 
remis au studio anversois aux fins de reproduction 
et agrandissement, avec précision des mesures. 
Au verso de l’agrandissement, on déchiffre le 

5. La rue de Boey (De Boeystraat) se trouve tout près de la synagogue 
Romi Goldmuntz.

mot « eik », qui signifie « chêne », écrit au crayon, 
permettant ainsi de déduire l’essence de bois 
demandée pour le cadre commandé. 
	 Sur la photo 3, les parents Eisen et leurs trois 
enfants, Jules, Lila et Theodora, prennent la pose dans 
le studio du photographe François van Boghout. S’il n’y 
a pas de cachet au verso, dans le coin inférieur droit 
de l'image (robe de la fillette en pied), figure un relief 
qui peut se lire « F. van Boghout »6. Les deux fillettes ont 
la même coiffure que sur la photo 5 ci-après. L'image 
peut donc être datée de 1927-1928. À quel événement 
correspondrait-elle ? Peut-être à l’entrée de Jules 
à l’école primaire. Jules, portant veston et cravate, 
semble déjà avoir rejoint le monde des « grands ». 

6. François van Boghout figure dans le répertoire des photographes 
belges établi par le musée de la photographie d’Anvers  
(http://www.directorybelgianphotographers.be).

Museon_n8_2018_RTP.indd   109 22/06/18   10:16



110

Photo 4 - L'aéroplane (inv. p005240) © Musée Juif de Belgique

	 La photo 4 est de qualité médiocre, comme le 
carton sur lequel elle est collée. Elle est toutefois 
intéressante comme témoignage des activités de 
délassement des années 1920. Le décor entourant 
la famille représente un aéroplane sur lequel est 
inscrit « Spirit of St Louis ». Le Spirit of St Louis est 
le nom de l’avion avec lequel Charles Lindberg a 
réussi le premier vol New York-Paris sans escale et 
en solitaire, entre les 20 et 21 mai 1927. La photo  
peut donc être datée de juin 1927 au plus tôt.  
Le carton porte la mention « Photo Rapide ».  
Par Peter Eyckerman7, nous avons pu avoir 
connaissance d’une autre photo portant la marque 
« Photo Rapide », accompagnée d’un nom « H. De 
Backer ». Ce nom n’apparaît pas dans le répertoire 
des photographes belges précité, pas plus que le 
nom d’une firme « Photo Rapide ». Même si le studio 
n’est pas exclu, il est plus probable que cette photo 

ait été faite sur un champ de foire ou dans un lieu 
de villégiature, par exemple sur la côte belge. Dans 
les années 1920, des forains proposaient de tirer le 
portrait des visiteurs dans un décor constitué d’une 
toile de fond et d’un premier plan généralement 
consacré à un moyen de transport : avion, bateau, 
voiture, moto et même charrette tirée par un âne8. 

Les photographies de la famille Pawlowicki

Les clichés suivants évoquent la vie d’Isaac Pawlowicki, 
père du donateur, mise en perspective avec l’Histoire. 
En effet, si les photos de la famille Pawlowicki, 
originaire de la région de Varsovie, comprennent 
aussi quelques portraits photographiques de 

8. Voir Clément Chéroux, « Portrait en pied… de nez », Études 
photographiques, 16 mai 2005, consulté le 24 janvier 2018 sur : 
http://journals.openedition.org/etudesphotographiques/721. Cet 
auteur mentionne aussi une photo de Robert Doisneau à la foire du 
Trône, montrant une baraque foraine avec un décor d’aéroplane.7. Généalogiste spécialisé dans l’étude de photos de famille anciennes.

Museon_n8_2018_RTP.indd   110 22/06/18   10:16



111

Photo 5 - Classe d’Isaac Pawlowicki à Bialystock (inv. p005262) © Musée Juif de Belgique

9. Bialystok est la ville natale de Zamenhof, créateur de l’esperanto. 
Un musée lui y est consacré. Lorsqu’il l’a visité, Maxime Pawlowicki 
a offert à ce musée la reproduction d’une photo de son grand-père, 
Abram Pawlowicki, prise quand ce dernier habitait cette ville.
10. Sur les 50 à 60.000 Juifs qui vivaient à Bialystok avant la Deuxième 
Guerre mondiale, moins de 300 ont survécu. L’agonie de cette 
population a commencé le vendredi 27 juin 1941, jour où 2.000 hommes 
ont été enfermés dans la grande shoule que les nazis ont incendiée.

type « carte-de-visite », il a paru plus pertinent de 
présenter des photos prises en dehors d’un studio. 
	 Sur le plan de l’histoire des techniques 
photographiques, le document 5, imprimé sur carte 
postale, est intéressant. Le photographe a couvert 
l’arrière-fond de petits dessins. Pour des questions 
d’éclairage, la photo a probablement été prise à 
l’extérieur. Le sol qui se voit dans le coin inférieur 
gauche de l'image paraît être constitué de pavés. 
En maquillant un mur extérieur en papier peint, 
le photographe tente de faire croire que le cliché 
est pris à l’intérieur. Le « maquillage » a sans doute 
été fait sur le négatif puisque la photo était sensée 
être reproduite en trente-huit exemplaires (pour 
les trente-sept écoliers et pour l’institutrice). Isaac 
est identifié par une croix marquée au bic. Si le 
photographe a « maquillé » l’arrière-fond, il ne paraît 
pas avoir retouché le visage des enfants.
	 Le dos de l'image porte un cachet à l’encre 
rouge donnant le nom du photographe « B. Polski » 
et son adresse à Bialystok9. Écrit à la main en 

yiddish (sans doute par l’institutrice), figure le nom 
« Pawlowicki ». Si les Pawlowicki sont arrivés en 
Belgique vers 1926, on peut déduire que la photo 
a été prise en 1925 ou à la fin de l’année scolaire 
1925-1926. Généralement, les photos de classe 
se prenaient en fin d’année scolaire. Isaac, né en 
janvier 1919, aurait 6 ou 7 ans, ce qui pourrait 
correspondre à son apparence. Isaac aura la  
chance de quitter la Pologne et de vivre une très 
longue existence (nonante ans), contrairement  
à ses camarades d’école10. 

	

Museon_n8_2018_RTP.indd   111 22/06/18   10:16



112

	 La photo 6 nous montre une fête à l’école 
hébraïque d’Ostende où Isaac était interne. 
Isaac est le deuxième garçon debout sur la 
scène en partant de la droite de l'image. Sur le 
recto, le photographe a écrit en blanc « Antony », 
la circonstance et l’année. En 1931, la fête de 
Hanoucah a été célébrée du 5 au 12 décembre. 
Quant au photographe, il s’agit de Maurice Antony, 
cousin de Constant Permeke. Son cachet est apposé 
au dos de la photo. Il figure dans le répertoire des 
photographes belges précité. 
	 L'image 7 porte au verso le cachet « copyright  
ACTA », c’est-à-dire le nom du studio du photographe 
Zandberg 11. Cette photo a été surchargée de flèches 
(signalant Isaac Pawlowicki et sa femme, Lila Eisen) 
et d’une croix (désignant Abram Pawlowicki). L’année 

Photo 6 -  Hanoucah à l’école hébraïque d’Ostende (inv. p005263) © Musée Juif de Belgique

« 1946 » est écrite au verso ainsi que les mentions 
« Colonie de vacances dans les Ardennes – Certains 
enfants cachés ». Le lieu précis n’a pas encore pu 
être identifié. 
	 Sur l'image 8, seule photo d’amateur retenue, 
figurent Isaac Pawlowicki, ses deux fils, le donateur 
et son frère aîné (qui est plus petit de taille), ainsi 
que des parents du côté de Sara Wajnsztok12, la 
mère d’Isaac : Monsieur et Madame Wajnsztok (les 
propriétaires de la bonneterie qui était située au 43, 
rue de la Caserne à Bruxelles), un cousin Wajnsztok 
(nu-tête) vivant en Amérique et son épouse, et, tout 
à gauche de la photo, Rachel Begam, née Wajnsztok, 
qui a été déportée mais est revenue, contrairement 
à son fils Albert 13. Vu l’allure des deux garçons, la 
photo peut être datée des années 1955-1956. 

11. Le photographe Zandberg, proche du Bund, a été très actif après 
la guerre et a réalisé de nombreux reportages sur les colonies de 
vacances et diverses manifestations. Il travaillait sous la marque 
« ACTA » et sa femme sous le nom « Photo Welcman ». Le Musée 
possède de nombreux négatifs et clichés de ce photographe.

12. Sara Wajnsztok, la mère d’Isaac, appartenait à la famille de  
Léon Wajnsztok, dirigeant trotskyste en Belgique, qui a été déporté  
de Bruxelles en 1943 et a péri dans les camps.
13. Dans le fonds reçu en 2017, figurent deux diplômes d’Albert Begam.

Museon_n8_2018_RTP.indd   112 22/06/18   10:16



113

Conclusion

Ces quelques images décrites ne représentent qu’un 
échantillon parmi l’ensemble de plus de deux cents 
photos remis par Maxime Pawlowicki. Une partie 
d’entre elles aurait pu figurer dans l’exposition 
« Bruxelles, terre d’accueil ? », mais le don a été 
effectué après la conception de ce projet, dans  
les derniers mois de l’année 2017.
	 Au-delà des photographies elles-mêmes, 
l’intérêt d’un tel don, réside dans le fait d'être 
accompagné de documents écrits ainsi que du récit 
fait par le donateur. Ainsi, l’histoire de sa famille  
ne se perd pas, et le regard sérieux des enfants  
de Bialystok peut ressurgir de l’oubli. Photo 8 - Bonneterie Wajnstock (inv. p005265) © Musée Juif de Belgique

Photo 7 - Colonie en Ardennes (inv. p005264) © Musée Juif de Belgique

Museon_n8_2018_RTP.indd   113 22/06/18   10:16



114

Museon_n8_2018_RTP.indd   114 22/06/18   10:16



115

Annexes

Museon_n8_2018_RTP.indd   115 22/06/18   10:16



116

Bilan financier du musée

dépenses 2017

Salaires 501.281

Coûts des expositions 111.829

Frais généraux 123.290

Divers 10.060

Acquisitions 432

Frais financiers 6.028

Amortissements 30.973

Sous-total 783.893

Bénéfice 1.201

Total 785.094

recettes 2017

Cotisations 18.900

Billeterie 17.362

Divers 4.568

Régie / emploi 385.838

Subsides FWB 148.500

Subsides ponctuels 129.475

Mécénat 80.451

Total 785.094

passif 2017

Perte reportée (-) 12.198

Subsides en capital 6.133.008

Provision pour risques et charges 111.917

Fournisseurs 41.932

Emprunt - 1 an 54.260

Dettes sociales 100.019

Autres dettes 119.809

Total passif 6.548.747

actif 2017

Actif immobilier 110.110

Subside construction 6.133.008

Créances 1.414

Subsides à recevoir 67.514

Liquidités 200.456

Produit acquis orbem 36.245

Mécénat 30.973

Total actif 6.548.747

Balance au 31 décembre 2017

Compte de résultats

Museon_n8_2018_RTP.indd   116 22/06/18   10:16



117

Rapport du réviseur au Conseil 
d’administration du Musée Juif de Belgique  
sur les comptes annuels pour l’exercice  
pour l’exercice clos le 31 décembre 2017

Conformément à la mission de révision qui nous 
a été confiée par la lettre de mission du 7 février 
2012, nous avons l’honneur de vous faire rapport 
sur les comptes de l’exercice écoulé.

Rapport sur les comptes annuels

Opinion sans réserve
Nous avons procédé au contrôle des comptes 
annuels de l’association, comprenant le bilan au 
31 décembre 2017, ainsi que le compte de résultats 
pour l’exercice clos à cette date et l’annexe, dont  
le total du bilan s’élève à 6.548.746,67 Euros  
et dont le compte de résultats se solde par un 
résultat positif de l’exercice de 1.201,39 Euros.
	 À notre avis, ces comptes annuels donnent 
une image fidèle du patrimoine et de la situation 
financière de l’association au 31 décembre 2017, 
ainsi que de ses résultats pour l’exercice clos à 
cette date, conformément au référentiel comptable 
applicable en Belgique.

Bruxelles, le 17 mai 2018

RSM InterdAudit SCRL
Réviseur d’entreprises
Représentée par Deborah Fischer
Associée 

Museon_n8_2018_RTP.indd   117 22/06/18   10:16



118

État des collections muséales
2016-2017

Les collections muséales 2016

322 entrées comprenant 305 dons et 11 achats

Donateurs 2016

Michel-Max Bendenoun
Philippe Blondin
Anne Cherton
Thérèse Cornips
Paul Dahan
Luc Fischer
Stephan Goldrajch
Felizia Gross
Pierre d’Harville
Robert Hertog
Martha Hoffenkamp
Richard Kenigsman
Wendy Krochmal
Mariette (Klaartje) Kroon
Braam van Meervelde
Ida Opal
Philippe Pierret
Françoise Regnard
Myriam Rispens
Louis Rodriguez
Pierre Salik
Zahava Seewald
Service Social Juif
Ana Stojanov
Eileen Sussholz
Théâtre le Public
Frederik Van Simaey
Marcel Watelet 
Bernard Weil

Les collections muséales 2017

111 entrées comprenant 104 dons et 7 achats

Donateurs 2017

Association l’Enfant Caché
Claudine Babun
Chalom Benizri
Nadia Blondin
Philippe Blondin
Centre Culturel Laïc Juif
Carine Dab
Daniel Dratwa
Maya Ehrenberg
Stephan Goldrajch
Serge Goriely
Nissim Israël (Olivier Strelli)
Fajga Kalman – Korn
Christine Le Boulengé
Azariah Mihaly
Manuela Rahmani
Georges Reichenberg
Myriam Rispens
Marcel Rozenbaum
Serge Schwartz-Presburg-Chait (famille)
Roland Smit
Annick Timmermans
Claude Umflat
André et Eliane Wieder
Jacky Zajtman

Museon_n8_2018_RTP.indd   118 22/06/18   10:16



119

Informations pratiques

Archives

Le dépôt des Archives du Musée comprend des 
fonds privés, des archives d’associations juives,  
des documents relatifs à la vie du MJB, mais 
également le précieux Registre des Juifs.  
Elles ont fait l’objet d’un inventaire sommaire.

Les archives du Musée Juif de Belgique sont 
accessibles au public sur rendez-vous les lundi  
et mardi de 9h à 17h et le mercredi matin  
de 9h à 12h. 

Tel.	 02 500 88 38
	 02 500 88 32

Ou par e-mail :

Monsieur Olivier Hottois
o.hottois@mjb-jmb.org

Madame Janne Klügling
j.klugling@mjb-jmb.org 

Bibliothèque

La bibliothèque du Musée contient plus de  
16.000 livres consacrés au judaïsme, classés  
en sections « Art », « Judaïsme général » et  
« Judaïsme en Belgique ». 

Nous avons également une collection de  
4.500 livres ainsi que des périodiques en  
yiddish. À partir de l’été 2018, le catalogue  
de la bibliothèque sera disponible en ligne  
sur le site internet du musée. 

http://www.mjb-jmb.org/bibliotheque/

Pour des renseignements ou pour prendre  
rendez-vous :

Tel.	 02 500 88 27
	 02 500 88 32

Ou par e-mail :

Madame Évelyne Vanherbruggen
e.vanherbruggen@mjb-jmb.org

Madame Janne Klügling
j.klugling@mjb-jmb.org 

Museon_n8_2018_RTP.indd   119 22/06/18   10:16



120

Museon_n8_2018_RTP.indd   120 22/06/18   10:17



121

L'équipe du Musée Juif de Belgique saisie par la photographe Myriam Rispens dans le cadre du Chantier Poétique de Stephan Goldrajch © Myriam Rispens

Museon_n8_2018_RTP.indd   121 22/06/18   10:17



122

Les auteurs du Muséon

Maïwenn Barrial

Étudiante en Gestion du Patrimoine culturel à 
l’université Paris 1 – Panthéon Sorbonne, Maïwenn 
Barrial effectue un stage de cinq mois au Musée  
Juif de Belgique. 

Bruno Benvindo

Conservateur au Musée Juif de Belgique, où 
il est responsable des activités scientifiques et 
commissaire d’expositions. Rédacteur en chef du 
Muséon, il est spécialisé dans l’histoire des deux 
guerres mondiales et de la mémoire collective.

Marthe Bilmans

Juriste pensionnée, Marthe Bilmans est bénévole  
au Musée Juif de Belgique. Elle est diplômée en 
droit international (Université libre de Bruxelles). 

Philippe Blondin

Président du Musée Juif de Belgique.

Anne Cherton

Historienne, Anne Cherton fut jusqu’à sa pension  
en 2017 conseillère scientifique et responsable  
des archives au Musée Juif de Belgique.

Pascale Falek Alhadeff

Docteure en histoire, elle est conservatrice au 
Musée Juif de Belgique, où elle coordonne un cycle 
de conférences scientifiques et monte des projets 
culturels et éducatifs visant notamment à jeter  
des ponts entre les cultures. 

Michèle Fornhoff-Levitt

Licenciée en philologie romane, en journalisme 
et sciences de la communication ainsi qu'en 
musicologie de l'Université libre de Bruxelles, 
Michèle Fornhoff-Levitt prépare actuellement  
un doctorat consacré au théâtre juif. 

Olivier Hottois

Conseiller scientifique, chargé de la photothèque 
et du multimédia au Musée Juif de Belgique. Il est 
licencié en histoire de l’art et archéologie (Université 
libre de Bruxelles).

Sara Kengen

Sara Kengen est titulaire d’un Master en journalisme 
de la Manchester Metropolitan University. Journaliste 
et chroniqueuse à Radio Judaïca, elle est également 
chanteuse à ses heures et a remporté la Judaica 
Academy en 2007. 

Museon_n8_2018_RTP.indd   122 22/06/18   10:17



123

Cécile Rousselet

Doctorante en littératures yiddish et russe à 
l’université Paris 3 Sorbonne-Nouvelle, Cécile 
Rousselet a publié Les expressions du collectif 
dans les écritures juives d’Europe centrale et 
orientale (avec Fleur Kuhn-Kennedy, 2018). 

Zahava Seewald

Conservatrice au Musée Juif de Belgique, où 
elle est en charge des collections muséales et 
commissaire d'expositions. Licenciée en histoire de 
l’art et archéologie (Université libre de Bruxelles), 
elle a également suivi une formation musicale 
(Conservatoire Royal de Bruxelles).

Dominique Thirion

Artiste et poète, Dominique Thirion s’engage 
depuis de nombreuses années dans des actions 
participatives, et se produit aussi bien pour le 
théâtre de rue que dans des projets comme  
Les Vedettes où elle chante.

Les articles figurant dans ce numéro n’engagent 
que la responsabilité de leur(s) auteur(s).

Yves Kengen

Ancien rédacteur en chef du mensuel Espace 
de Libertés, Yves Kengen est correspondant 
économique et culturel du Luxemburger Wort. 
Contributeur occasionnel à Marianne et au Monde 
Diplomatique, il est l’auteur de Musipedia, une 
histoire de la Musique au 20e siècle.

Cédric Leloup

Historien-archiviste (Université libre de Bruxelles), 
Cédric Leloup a occupé la fonction de conservateur 
adjoint au sein du Musée Juif de Belgique de 
décembre 2017 à mars 2018. Il est spécialisé  
en histoire coloniale.

Raya Baudinet-Lindberg

Critique d’art et auteure, Raya Baudinet-Lindberg 
est également professeure d’Esthétique et de 
Pratique de la Recherche à l’École Supérieure  
des Arts de l’Image « Le 75 » (Bruxelles). 

Chouna Lomponda

Porte-parole et responsable de la Communication 
au Musée Juif de Belgique, Chouna Lomponda est 
experte Media AJPB et conférencière. Citoyenne 
engagée, elle est également l'initiatrice de la 
campagne #DeLaReussiteParmiVous.

Museon_n8_2018_RTP.indd   123 22/06/18   10:17



124

L'équipe du Musée Juif de Belgique souhaite 
remercier chaleureusement toutes celles et  
ceux qui nous soutiennent :

Nos donateurs

Institutions 
Fondation du Judaïsme de Belgique
Fonds JMAED
Fondation Matanel
Fonds Jacob Salik
Chemitex sa
Plastoria sa
Invicta assurance
Banque Degroof Petercam

Particuliers
Madame Galila Barzilai-Hollander
Madame et Monsieur Marisa et Philippe Blondin
Monsieur Freddy Goldberg
Famille Kandiyoti
Famille Kornblum
Famille Reichenberg
Monsieur et Madame Jacques et Sabine Roth

Nos bénévoles

Yvette Achenberg
Joanna Auriel
Marthe Bilmans
Rivka Cohen
Maya Ehrenberg
Benjamin Hannesse
Eszter Ható
Claire Pluygers
Albert Reiss
Yvan Sikiaridis
Doris Weimberg
Clarita Willems

Remerciements

Museon_n8_2018_RTP.indd   124 22/06/18   10:17



par sympathie

Famille Ernest 
FRIEDLER

Museon_n8_2018_RTP.indd   125 22/06/18   10:17



par sympathie

La famille 

WOLF
liège 

Diskabel  sa
Le meilleur des  
produits cacher  

à 2 pas de chez vous 
| bruxelles | anvers | 

| knokke | gent | 
| liège | waterloo |

Intérieur Nuit
Les meilleurs prix 

et qualité toute l'année
 

Parking entrée - possibilité de livraison rapide -  
commande par téléphone. Carte de crédit - prise  

de mesure à domicile. Reprise de l'ancienne literie 

Rue de la Mutualité 79 - 1180 Bruxelles 
Tél. / Fax : 02 315 92 76

Ouvert du lundi au samedi de 9h30 à 18h30

par sympathie 
Alain Poznanski

Comptamatique sprl

Société Civile 
d'Experts-Comptables 
et de Conseils Fiscaux

Henri UBF AL

Rue Bodeghem 91 - 93 bte 6
(coin bld du Midi)

1000 Bruxelles
Tél. 02/511 12 50
Fax 02/518  40 39

info@comptamatique.be
www.comptamatique.be

Museon_n8_2018_RTP.indd   126 22/06/18   10:17



par sympathie

Monsieur & Madame 
Jacques ROTH 

par sympathie

PLAST ORIA  

Museon_n8_2018_RTP.indd   127 22/06/18   10:17



En mémoire d'Évelyne 
Jacques Ceciora

Krochmal  

& lieber bvba

Manufactures and Exporters  
of Polished Diamonds 

Pelikaanstraat 62
2018 Antwerpen
Tel. 03/233 21 69 
Fax 03/233 92 12

par sympathie 

Isi & Madeleine 

Chochrad

par sympathie 

Elie & Solange  

CAPELLUT O

Museon_n8_2018_RTP.indd   128 22/06/18   10:17



Museon_n8_2018_RTP.indd   129 22/06/18   10:17



Par sympathie
 

aXIs MunDI uOMO
annie CIGé 

Avenue Louise, 85     
1050 Bruxelles 

Ouvert de 11h à 19h 
Tél. 02 537 73 78

annie CIGé

Avenue Louise, 85     

aXIs MunDI uOMO
annie CIGéannie CIGé Kustlaan 163   

8300 Knokke-Heist   
Belgique

Tél. +32 50 60 57 90 
Fax. +32 50 61 53 81

information@berkofi nepaintings.com  
www.berkofi nepaintings.com

Museon_n8_2018_RTP.indd   130 22/06/18   10:17



Serge GOLDBERG

Museon_n8_2018_RTP.indd   131 22/06/18   10:17



Rédaction en chef

Bruno Benvindo

Comité de relecture

Bruno Benvindo
Maïwenn Barrial
Pascale Falek-Alhadeff
Évelyne Vanherbruggen

Graphisme

Collin Hotermans

Régie publicitaire

Georgia Markos 
Maïwenn Barrial

éditeur responsable 

Philippe Blondin

Musée Juif de Belgique
Rue des Minimes 21
1000 Bruxelles
www.mjb-jmb.org

Photographie de couverture :
Cliché pris par Vardi Kahana, représentant la mère  

de la photographe et les enfants de la photographe,  

Israël, 2003 © Musée Juif de Belgique

© 2018 – Musée Juif de Belgique

EAN 9782960136777
ISBN 978-2-96013-677-7

Achevé d'imprimer en juin 2018 par l'imprimerie 
Dereume (Graphius) en Belgique

Toutes reproductions ou adaptations d’un extrait de ce livre, quel qu’il  

soit et par quelque procédé que ce soit, sont réservées pour tous pays.

Museon_n8_2018_RTP.indd   132 22/06/18   10:17


