
MUSÉONO



 	 2 

é
d

it
eu

r 
re

sp
o

n
sa

b
le

: 
P

h
il

ip
p

e 
B

lo
n

d
in

En couverture : détail de Mordehai Moreh, The Wandering Jew, gravure, épreuve d’artiste, 1969 – Inv. 12737



MUSÉON
N° 4 / 2012

Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de Belgique

 	  3 

Musée Juif de Belgique Joods Museum van België
Fonds Jakob Salik

O



 	 4 



 	  5 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012m u s éOn

Collaborations scientifiques

Litterata

Le mot du Président
{ Philippe Blondin, président du Musée Juif de Belgique

La collection Lammel au Musée Juif de Belgique
{ Zahava Seewald, conservatrice

Guide des sources pour l’Histoire juive en Belgique - Découverte d’une collection 
oubliée : les « affiches juives » de la Ville de Bruxelles
{ Pascale Falek, Archives générales du Royaume

état de la question des biens spoliés et recherche des provenances au 
Musée Juif de Belgique et dans les collections publiques belges
{ Daniel Dratwa, conservateur

- Bilan résumé du Musée Juif de Belgique

Coup de sonde dans les archives
{ Marie Florentine Holte, volontaire ASF, 2011-2012

Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire 
{ Anne Cherton, conseillère scientifique

La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff, été 2007
{ Philippe Pierret, conservateur

La première célébration du Yom Ha Hatsmaout - Jour d’Indépendance de l’état d’Israël
{ Olivier Hottois, conseiller scientifique 

L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 
du vingtième siècle 
{ Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

L’histoire des Juifs de Belgique
{ Evelyne Vanherbruggen, documentaliste

« Hussards de l’Allliance… », Monique Nahon
{ Philippe Pierret, conservateur

Sommaire

page 8   .......

page 60 ........

page 46 .......

page 114 .......

page 14 .......

page 72 .......

page 92 .......

page 102 .......

page 86 .......

page 6  .......

page 16 .......

page 34 .......

page 11 .......

page 148 .......

page 135 .......

page 122 .......

page 166 .......

page 182 .......

La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : 
présence, récurrence et persistance d’un mythe
{ Philippe Pierret, conservateur

Les Fonds Charles Libon
{ Philippe Pierret, conservateur

Brazil. A Refuge in the Tropics - History and Memory of the Jewish Refugees from 
Nazi terror
{ Marlen Eckl, São Paolo University

- Dons au Musée Juif de Belgique 2011

Présence de Benjamin Fondane dans la vie littéraire bruxelloise 
{ Monique Jutrin, Université de Tel-Aviv

page 176 .......

MuséOn, Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de Belgique
{ Philippe Pierret, rédacteur en chef



n° 4 - Décembre 2012

Revue d’art et d’histoire du Musée Juif  de Belgique

 	 6 

	 L’équipe du Musée Juif de Belgique est heureuse de vous 
présenter le quatrième numéro de sa revue d’art et d’histoire. Au 
sommaire de ce numéro on découvrira quatorze contributions 
dont une en anglais par le Dr Marlen Eckl de l’Université de 
Sao Paulo, résultat de sa conférence des mardis du Musée.

	 Il revient à notre président, Philippe Blondin de nous 
rappeler les trois événements marquants de cette année passée. 
De présenter ensuite le bilan annuel de l’institution, dressé 
par Monsieur Jean-François Cats, et enfin de nous entretenir 
de la suite des projets de travaux de rénovation qui vont bon 
train.

	 Les contributions suivantes sont issues du travail de 
l’équipe scientifique, poursuivant la présentation des différents 
départements du musée et de ses collections.

	 Zahava Seewald nous donne à voir le don exceptionnel 
des époux Lammel qui ont confié au musée un ensemble 
cohérent (plus de six cent cinquante numéros d’inventaire) 
dû à la production de plusieurs artistes juifs de culture 
allemande partis s’installer en Israël. Soit des centaines de 
peintures, sculptures, gravures affiches, cartes postales et 
gravures anciennes. Parmi ces artistes, citons Joseph Budko, 
Jakob Steinhardt, Jacob Pins, Miron Sima, Naftali Bezem, 
Léa Grundig, et bien d’autres.

	 Daniel Dratwa se penche sur la délicate question des 
biens spoliés et nous confie le résultat des ses recherches 
quant à la provenance des objets au sein de nos collections 
et des collections publiques belges. Ce dernier nous explique 
comment sa recherche, qui a débuté il y après de vingt ans, 
s’est vue redynamisée grâce à sa participation à la présidence 

MUSÉ NO
de l’Association Européenne des Musées Juifs (AEJM) qui a 
permis l’adoption d’une résolution commune (Venise, 2006).

	 Pascale Falek nous fait découvrir les richesses des 
fonds d’archives publiques et en particulier le fonds d’affiches 
yiddish, propriété des Archives de la Ville de Bruxelles. Elle 
nous parle aussi de sa mission au sein des Archives Générales 
du Royaume, opérée de concert avec le chercheur Gertjan 
Desmet, à savoir, l’inventaire des sources historiques du 
judaïsme belge, avec pour finalité un outil de recherches 
bienvenu  : un Guide des sources pour l’histoire juive en 
Belgique. 

	 Anne Cherton traite les Archives du mémorial aux 
Martyrs Juifs de Belgique comme suite à la remise officielle 
des archives relatives à la construction du mémorial par 
l’architecte André Godart, organisée au sein de notre musée 
en mars 2012. Le rédacteur nous raconte au travers des plans 
et maquette la genèse du projet, les différents projets proposés 
et l’inauguration du mémorial à Anderlecht, avec, in fine, 
une réflexion sur le devenir du mémorial, sa restauration dans 
les années 2000 et les perspectives quant à la gestion du site 
comme espace muséal.

	 Marlen Eckl nous transporte au Brésil dans sa contribution 
intitulée « Brazil. A refuge in the topics - History and Memory 
of the Jewish refugees from the Nazi Terror ». L’auteur rappelle 
que si ce pays fut depuis le XVIe siècle une terre d’asile pour 
les victimes de l’Inquisition, il y eut pourtant des difficultés 
majeures, pour ces quelques 24.000 juifs d’Europe à obtenir 
des visas et à s’installer ensuite dans le pays durant la Seconde 
Guerre mondiale. C’est pourtant ce groupe relativement 
restreint qui a re-fondé le judaïsme que l’on peut encore voir 



 	  7 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012m u s éOn

aujourd’hui dans les grandes villes du Brésil.

	 Monique Jutrin dans «  Présence de Benjamin Fondane 
dans la vie littéraire bruxelloise  » nous rappelle «  l’odyssée 
existentielle de cet Ulysse juif », un déraciné d’origine roumaine 
venu se frotter au milieu littéraire belge, tout en tentant 
de trouver sa place à Paris. Ce puissant poète, dramaturge, 
essayiste, et critique littéraire, fréquente entre autres le poète 
et peintre abstrait Pierre-Louis Flouquet qui publie ses travaux. 
Fondane sera emporté par la tourmente de la Seconde Guerre 
mondiale, assassiné à Auschwitz en octobre 1944.

	 Evelyne Vanherbruggen s’attaque à l’inventaire de la 
«  bibliothèque belge  », à savoir, l’ensemble des ouvrages 
qui traitent de l’histoire juive en Belgique, du Moyen-Âge 
à nos jours. De Jules Emile Ouverleaux à Lieven Saerens, 
en guise de raccourci, le chemin est long, et nécessitera des 
étapes réparties sur plusieurs années. Partant du travail de 
la Fondation de la Mémoire contemporaine «  Les Juifs en 
Belgique  : guide bibliographique  », Evelyne pointe aussi les 
ouvrages de références encore absents de nos collections (baron 
de Reiffenberg, Carmoly…).

	 Jitka Mlsová Chmelíková, historienne tchèque, et 
ancienne bénévole de l’équipe scientifique du MJB, 
nous entraîne dans l’histoire de «  L´émigration juive de 
Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 du 
vingtième siècle ». Au travers de plusieurs témoignages oraux 
et écrits, l’auteur retrace la vie quotidienne de familles juives 
en Tchécoslovaquie et poursuit leurs odyssées en Belgique, au 
sein des différentes associations et autres sociétés d’originaires 
(Landsmannschaft). 

	 Marie Florentine Holte, volontaire de l’Aktion Sühnezeichen 
Friedensdienste, en résidence durant un an nous livre - avec 
toute la candeur qui sied à une jeune volontaire de 18 ans - ses 
impressions sur le département des archives, et en particulier 
sur le fonds de l’Office Palestinien qu’elle a soigneusement 
traité pour la conservation et ensuite inventorié avec l’aide et la 
supervision de l’archiviste Anne Cherton. 

	 Olivier Hottois revient sur la première cérémonie 
d’hommage au Palais des Beaux-Arts de Bruxelles (1949), 
commémorant le jour de l’Indépendance de l’état d’Israël, 
grâce au médium photographique et au témoignage de 
M. Charles Baum, présent lors de l’événement en tant que 

membre du mouvement de jeunesse de l’Hanoar Hazioni.

	 Nous sommes enfin à même de vous présenter le Fonds 
Charles Libon, don exceptionnel fait en 2004 d’un ensemble 
d’ouvrages antisemitica, dû à la perspicacité et générosité de 
Mesdames Baron et Mineur. Le travail de Charles Libon et 
sa collection d’ouvrages anciens viennent considérablement 
enrichir nos collections, et trouver leur place à côté de nos 
affiches, ouvrages, cartes postales, objets qui traitent de 
l’antisémitisme.

	 En écho au travaux de Charles Libon, une page de 
l’antijudaïsme chrétien médiéval dans nos régions, triste 
sprolégomènes à l’antisémitisme moderne, est développée 
dans «  La Profanation des hosties de Bruxelles de 1370  : 
présence, récurrence et persistance d’un mythe ». Il s’agit d’une 
contribution présentée aux Musée des Beaux-Arts dans le cadre 
des festivités du 800e anniversaire de la paroisse de l’église de la 
Chapelle à Bruxelles, événement auquel nous avons été associé 
«  scientifiquement  » de concert avec notre collègue Daniel 
Dratwa.

	 Les chantiers de restauration de cimetières juifs lancés 
en 2005 en collaboration avec l’Aktion Sühnezeichen 
Friedensdienste nous permettent aujourd’hui de publier 
l’inventaire du cimetière de Clausen-Malakof (Grand-Duché 
de Luxembourg), lieu de repos d’une communauté sœur de sa 
voisine arlonaise. En effet, avant la création du cimetière juif 
d’Arlon (1856), les membres de la communauté se voyaient 
contraints d’inhumer leurs proches en terre luxembourgeoise.

	 Enfin, Litterata fera état d’une recension qui relate le 
contenu des travaux de recherches de Monique Nahon sur 
l’histoire de l’Alliance Israélite Universelle.

	 Il nous revient en tant que rédacteur en chef de remercier 
et féliciter toute l’équipe rédactionnelle de MuséOn qui reçoit 
aujourd’hui en quelques sorte ses « lettres d’accréditation » au 
sein de la Revue des études juives, sous la plume de l’un de ses 
directeurs de rédaction, Gérard Nahon. Gageons que cet éloge, 
je cite : « (…) une publication modèle d’art et d’histoire qui prend 
sa place parmi les grandes revues d’études juives (…), favorisera la 
diffusion de nos travaux tant en Belgique qu’à l’étranger.



m u s éOn

 	 8 

David Seymour, mariage juif, époux sous le dais nuptial, célébré en pleine campagne, 1951

David Seymour, arrivée des nouveaux immigrants en Israël, 1951



Le mot du Président

n° 4 - Décembre 2012Le mot du Président { par Philippe Blondin, Président du Musée Juif de Belgique

	 Ce nouveau MUSéON et c’est aussi sa mission me donne 
l’occasion de jeter un coup d’œil au dessus de mon épaule 
pour faire le bilan des activités du MJB/NEC pour l’année 
écoulée.
Trois expositions temporaires ont marqué le regard de nos 
visiteurs :

-	  Le photographe « David SEYMOUR » qui a une vision 
plus tendre que CAPA sur le monde qui va de la naissance 
du nazisme à la fin des années 1950.

-	 « After images » qui présentait des grandes pointures de 
l’art américain contemporain avec des œuvres de John 
Baldessari, Walead Beshty, Marlo Pascual, Kelly Walker, 
Christopher Wool, et bien d’autres, et qui a attiré au 
NEC un public ne connaissant, manifestement, pas 
encore notre Institution

-	 « Yiddishland » couplé à un « Hommage à nos Donateurs » 
avec des photos poignantes d’un monde englouti.

	 Ceci nous a permis de maintenir une fréquentation stable, 
avec plus ou moins 10000 visiteurs ; ce qui, bien sûr, est encore 
fort insuffisant.
Notre exposition permanente, dans son parcours initiatique, 
n’a pas subi de changement, si ce n’est quelques aménagements 
cosmétiques  ; au rez-de-chaussée, une salle entière a été 
consacrée aux dessins de Jim Kalisky.
La reconstitution de la Schoule de Molenbeek garde tout 
son attrait pédagogique et sera transposée dans notre musée 
reconstruit.
Notre Secrétaire général, Monsieur Norbert CIGE a organisé, 
sous sa guidance, plusieurs visites regroupant des personnes 
venues de tous bords et recrutées parmi ses relations. Elles en 
sortent toujours ravies et enthousiastes avec un nouvel éclairage 
sur le judaïsme, la judéité et son apport à l’épanouissement de 
notre pays.
Nous avons, comme précédemment, participé à la Journée 
Européenne de la Culture juive, aux Portes ouvertes, aux 
nocturnes de la Night Fever, toujours avec le même succès.

Philippe Blondin
Président

 	  9 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Nos mardis du musée avec 20 conférences ont attiré un total 
de près de 500 visiteurs.
Quant aux dons et acquisitions, les plus remarquables 
sont, sans aucun doute, le Pastel d’Henrijk Berlewi, dû à la 
générosité du Fonds Jacob Salik ; une grande toile de Moshe 
Kupferman et deux gouaches, dons de M. et Mme Herman 
Tob. Nous regrettons très sincèrement le décès de cet Homme 
généreux et combien attaché à notre Institution.

	 La gratuité du premier dimanche du mois nous a certes 
apporté de nouveaux visiteurs. On peut seulement regretter 
que ceux qui pourraient faire un don, en glissant un billet ou 
une pièce dans nos urnes, ne le fassent pas. Le public n’est 
pas conscient qu’en poussant la porte d’un musée (ouvert à 
titre gratuit ou en payant un modeste droit d’entrée), il est 
très largement subventionné par les Autorités. Il en coûte à 
la Communauté entre 10 et 100 € par visiteur. Ce qui, vis-
à-vis de l’état subsidiant, crée un lien très fort d’obligations 
mutuelles entre Musées et visiteurs.

	 Venons-en à notre grande préoccupation et à notre grande 
aventure qu’est la démolition et la reconstruction du 21 rue 
des Minimes, pour faire place à un nouveau Musée.
Pour rappel, la Fédération Wallonie/Bruxelles s’est engagée 
pour 2,5 millions € indexés et BELIRIS pour le même 
montant. Le Protocole d’accord avec BELIRIS, organisant 
d’une manière pratique les conditions d’attribution de ce 
montant, n’était cependant pas signé dans l’attente de la 
mise en place d’un nouveau Gouvernement. Finalement, 
le 20 mars 2012, le Secrétaire d’Etat, en charge de la Régie 
des Bâtiments, Monsieur Servais Verherstraete et pour l’Etat 
fédéral la vice-Premier Ministre, Madame Laurette Onkelinx 
ont apposé leur signature sur ce Protocole. 
En conséquence, assurés de nos arrières, le 5 juillet 2012, 
nous avons signé avec les architectes, qui avaient gagné 
le concours, à savoir l’association momentanée ADN/
ARCHISCENOGRAPHIE/MATADOR, le contrat qui 
nous engage mutuellement et qui a été supervisé, avec 



 	 10 

m u s éOn

beaucoup d’attention, par notre Administrateur, Me 
Thierry Van Nerom. Nous nous sommes mis, avec cette 
équipe, immédiatement au travail et la procédure est en 
marche pour finaliser notre grand projet.
Pour ce faire, je suis entouré d’une cellule composée de nos 
Administrateurs : MM. Jacques Aron (Architecte) et Raph 
Lipski (Ingénieur civil). Messieurs Noé Youssouroum 
(Architecte), Louis Schor (Architecte) nous apportent 
leur concours à titre bénévoles ; quant à M. Christian 
Clairembourg (Architecte), il assiste le maître d’ouvrage. 
Bien sûr, pour la scénographie et le parcours muséal, toute 
l’équipe du MJB est impliquée.

	 En conclusion, quelle leçon peut-on tirer de cette 
année écoulée  ? La vie d’un musée, en dehors de sa 
mission d’enrichissement de sa collection, d’archivage et 
d’étude, est aussi liée à sa fréquentation. Celle-ci dépend 
certes de la qualité de son exposition permanente et de ses 
événements temporaires et du retentissement que la presse 
veut bien leur donner. Condition nécessaire mais pas 
suffisante. En effet, il faut, autour de ces expositions, pour 
les faire vivre et attirer le public, générer toute une série 
d’activités complémentaires  : visites guidées de qualité, 
séminaires, activités pour les jeunes, concours, concerts, 
conférences, relance par e-mail, etc. la concurrence entre 
musées est grande et c’est tout bénéfice pour le public. 
C’est un aiguillon pour chacun de nous à mieux faire ! Je 
pense qu’en la matière, le MJB/NEC, pour l’année sous-
revue, n’a pas démérité. C’est un jugement personnel et 
vos conseils, suggestions, sentiments, je serais heureux 
de les partager. Il reste, certes, encore beaucoup à faire 
et toute l’équipe du musée et moi-même espérons, avec 
votre aide, pouvoir le réaliser. Notre souhait est qu’en 
poussant notre porte vous soyez, à chaque fois, éblouis et 
que vous en sortiez avec un enrichissement personnel et 
une incitation à de nouvelles réflexions

Bénévoles 2012
Yvette ACHENBERG
Rivka COHEN
Nora CONTE
Maya EHRENBERG
Ricca HASSON
Colette HAZIZA
Denise KAMINSKI
Adèle RINGELHEIM
Ethy SAUL
Sonia VALENZIN
Clarita WILLEMS

Henryjk Berlevi, Clarté, pastel, 1937

Uri Aran 
John Baldessari 
Walead Beshty
Carol Bove
Kerstin Brätsch  
Tom Burr 
Paul Chan
Liz Deschenes 
Trisha Donnelly 
Roe Ethridge 
Nikolas Gambaroff 
Wade Guyton 
Rachel Harrison 
Alex Hubbard 
William E. Jones 
Louise Lawler
Sherrie Levine 
Sharon Lockhart 
John Miller
Marlo Pascual
Jenny Perlin
Jack Pierson
William Pope.L
Seth Price
Gedi Sibony
Lorna Simpson
Josh Smith
Catherine Sullivan
Ryan Trecartin & Lizzie Fitch
Oscar Tuazon 
Kelley Walker
Christopher Williams
Christopher Wool

A
F

T
E

R
 I

M
A

G
E

S

AFTER IMAGES

Musée Juif de BelgiqueJewish MuseuM of BelgiuM

Musée Juif de Belgique
foNds JACoB sAliK

Joods Museum van België

After Images 

The impression that remains after an initial exposure with an image or series of images 
relies upon a persistence of vision, evoking the unique sensorial ability to hold on to the 
perceptual remainder of image encounters.

This group exhibition of recent American art focuses on how artists re-order, re-sequence, 
and shift emphasis in the wake of associations and references that arise in looking at and 
responding to the surfeit of images and image-objects in contemporary culture.
Context, source, and circulation are implied but often secondary as the associative nature 
of image sequencing is increasingly brought to the forefront. 

Extending across artistic mediums into painting, sculpture, film/video and photography, 
the exhibition includes selected works from many of the finest collections of contemporary 
art in Belgium.

L’impression qui reste après la première vision d’une image ou d’une série d’images dépend de 
la rémanence de cette vision — capacité sensorielle de chacun à conserver la trace aperceptive 
de cette rencontre.

Cette exposition collective, consacrée à l’art américain récent, se concentre sur la façon dont 
les artistes réagissent à la pléthore d’images et d’informations dans la culture actuelle.
L’image est à la fois convoquée et révoquée dans plusieurs œuvres de cette l’exposition : 
des matériaux tout faits et des images trouvées sont utilisés d’une façon qui contourne 
l’héritage de l’Appropriation Art caractéristique d’une bonne partie de la création américaine. 
Contexte, source et échange sont naturellement impliqués, mais, dans la mesure où la nature 
associative de la séquence iconographique passe de plus en plus au premier plan. 

L’exposition pluridisciplinaire réunit peinture, sculpture, film/vidéo et photographie, à 
travers une sélection de pièces issues des plus prestigieuses collections d’art contemporain 
en Belgique. 

After Images

De indruk die achterblijft na een initiële 
kennismaking met een beeld of een reeks 
beelden vertrouwt op een nawerking van het 
oog, waardoor de unieke sensoriële bekwaamheid 
wordt opgewekt om het eeuwige overblijfsel van 
de waarneming van de ontmoetingen met beelden 
vast te houden. 

Deze groepstentoonstelling van recente 
Amerikaanse kunst spitst zich toe op hoe 
artiesten het accent opnieuw rangschikken, 
opnieuw in volgorde zetten en verschuiven in 
het kielzog van associaties en referenties die 
voortvloeien uit het kijken naar en reageren op 
de overdaad aan beelden en beeldobjecten in de 
hedendaagse cultuur. 
Context, bron en verspreiding spelen een rol, maar 
vaak slechts een ondergeschikte, aangezien de 
associatieve aard van beeldopvolging steeds meer 
naar de voorgrond wordt gebracht. 

De tentoonstelling omvat verschillende artistieke 
media zoals schilderkunst, beeldhouwkunst, film/
video en fotografie en bestaat uit geselecteerde 
werken van vele van de mooiste collecties van 
moderne kunst in België. 



 	  11 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Le mot du Président { par Philippe Blondin, Président du Musée Juif de Belgique

Ajdler, M. J.
Moses Mendelson, « Die Psalmen », illustré par J. Budko, 
éd. F. Gurlitt, Berlin, 1921

Apsel, Marcel	
Jean Farran, Les nations face à face, dans : Spécial expo 
‘58 Bruxelles, Paris Match Numéro Spécial - Hors série, 
Imprimerie E. Desfosses-Neogravure, Paris, 1958, 89 p.	
	  
Archives de l’état dans les provinces (Archives générales 
du Royaume)	
Fac-similé de deux matrices de sceaux du XIXe siècle 

Berkowitch, Sylvain
Quatre livres dont trois religieux : 
Samuel Jaffe Ashkenazi, Jefee To’ar, Zvi Hirsch, Fürth, 1692 
Kohelet Moshe, éditeur Moshe ben Shmuel, Frankfurt, 
Amsterdam, 1724-1727 
Volume du Talmud : Zivahim Talmud Bavli, éd. H. Ras, 
Vilno, 1895; 
Menouhot min Talmud Bavli, éd. H. Ras, Vilno, 1892 
Hoshen Mishpat, éd. A. J. Hadfes, Lemberg, 1876 
Deux gravures à thème biblique	
Gravure intitulée Une plaie d’Egypte, L. Hachette, imp. 
Binetau, Paris	
Gravure intitulée David Roi ramène l’arche à Jérusalem, 
L. Hachette, imp. Binetau, Paris

Bieniasz, Boleslaw
Bouteille d’alcool en verre jaune produite par Jakob 
Haberfeld, Oswieczim-Auschwitz, 1920-1940 

Bloch-Errera, Denise
Ex libris d’Alfred Errera 
Mahzor keminhag ashkenazim, Itsik ben Leyb, Sulzbach, 
1768, 558 p. 
trois hebraica
seize mahzorim

Blondin, Philippe	
Table de cliveur de diamants bruts ayant appartenu à 
Philippe Blondin 		  
Appareil de mesure pour déterminer le poids d’une pierre 
taillée (The Moe Diamond Weight Calculator) 
Six diamants bruts (Congo et Australie) 
Bloc de blue ground (Kimberlite) avec un diamant brut 
(origine Afrique du Sud)
Penne (couvre-chef ) d’étudiant de l’Institut Solvay de l’ULB 
de Philippe Blondin, 1955

Cats, Jean-Marie	 Penne d’étudiant de Sciences 
économiques de l’ULB de Jean Katzenstein (1925-1955) 

Coisman, Roger	 Timbre réalisé par René Magritte Le vrai 
visage de Rex pour le comité des intellectuels antifascistes, 
Bruxelles, circa 1937 
Brochure du Cercle Musical Juif d’Anvers, Programme du 
Concert Symphonique, jeudi 13 mai 1926 

Communauté Israélite de Bruxelles
Certificat de bat mitsvah de la communauté israélite de Bruxelles 
Souvenir de bar mitsvah de la communauté Israélite de 
Bruxelles 		

Chais-Chait-Dratwa, Nora 
Edouard Samuel, Répertoire Musical Liturgique de la 
Synagogue de Bruxelles, 4e recueil. 

Eisenstorg, Micha	
Médaille émise par l’Union des Déportés Juifs de Belgique et 
dessinée par Sam Topor

Fefer, Stephane	
Deux photos de Stephane Fefer 

Fondation Salik	
Peinture : Clarté, Pastel de Henryk Berlewi, 1937 pour son 
exposition à Anvers, n°96, Mechelsesteenweg 

Gaia Gian Mario	
Photographie : Scène biblique de la rencontre de Rachel et 
Jacob reproduite sur une photo ancienne de Cath. Weiss, 
Zug (Suisse), 1883	  
Monnaie tunisienne de la période beylicale avec une étoile à 
six branches, circa 1750 

Gottlieb, MMme	
Trois photographies de Marlyn Cheshes, 1999 

Goldberg, Freddy
Trois photographies de David Seymour représentant une 
cérémonie religieuse au bord de la mer en Israël, circa 
1950, peniche de débarquement avec émigrants ; la porte 
Mandelbaum à Jérusalem

Israel, Selma		
Affiche : Let my people go en six langues, design David Harel (?) 
publiée par Solidarity with Soviet Jewry, circa 1970
Jeux : Théière pour enfant présentant des étoiles à six 
branches (Magen -David), Limoges circa 1950
Vase pour enfant présentant des étoiles à six branches 
(Magen-David), Limoges circa 1950
Vaisselle assiette pour enfant présentant des Magen David, 
Limoges, circa 1950 
Document : Pamphlet anti-nazi Le Voici, dessiné par Arthur 
Szyk représentant Reinhard Heydrich (?) 

Kahlenberg, Veuve Pinkhas
Boîte de Pinkhas Kahlenberg contenant deux écussons qui 
étaient cousus sur son uniforme d’aumônier militaire, deux 
médailles et une étoile de David (Inv. 11762)
Sac à philactères (tefilim) en velours vert avec une étoile de David 
Archives de son mari : éloges funèbres, invitations, 
correspondance, 2 pièces de théâtre, revues et livres

Dons au Musée Juif de Belgique – 2011 
collationnés par Anne Cherton, Daniel Dratwa et Evelyne Vanherbruggen 

Henryjk Berlevi, Clarté, pastel, 1937



Smit, Roland		
Une carte postale : Carte postale de Fez Un Coin du Mellah 
avec le Cimetière Juif, circa 1920 
Trois documents : Récépissé de la Palestine & Egypt Lloyd 
Ltd. avec trois timbres fiscaux de la période mandataire, 15 
mars 1944
Programme d’un concert au Théâtre des Champs-Elysées par 
Les choeurs de la Grande Synagogue de Berlin, 30 octobre 1933
Publicité pour un livre publié par le Comité Français pour la 
Protection des Intellectuels Juifs persécutés

Tob, Herman & Emmy
Trois peintures de Moshe Kupferman :
Huile sur toile de Moshe Kupferman, 1986 
Moshe Kupferman, Sans titre, 1987, techniques mixtes sur 
papier.
Moshe Kupferman, Sans titre, 1987, techniques mixtes sur 
papier.
	 					   
Toledo, Maurice de
Photographie : Louis De Clercq (1836-1901), Panorama de 
Jérusalem, tirage albuminé, Paris, 1859
	 		
Umflat, Claude
Deux cartes postales : Carte postale reproduisant une vue 
intérieure de la peausserie Samdam à Gand
Carte postale reproduisant la Place du Meir à Anvers avec le 
magasin à l’Innovation
Un document : Facture de la firme Wolfers, Bruxelles, 12 
novembre 1906	

Weinstock, Nathan	
Archives : documentation sur le mouvement ouvrier juif, les 
diaristes de la Shoah, la culture et la langue yiddish, le conflit 
israélo-palestinien : 14 cartons et 5 fardes

Don des Amis du Musée
Album de Zandberg - ACTA concernant exposition 
20/11/49 au 3/1/1950, Judaisme, sionisme, Israel 
		
Vingt-trois cartes postales 
Dix photographies 
Cinq documents :
Certificat de dépôt de cent actions ordinaires conformément 
à l’article ‘25’ des statuts pour garantir la gestion 
d’Administrateur de Franz Philippson 		
Reçu confirmé et manuscrit de la Boulangerie viennoise 
Bloch Frères situé à Bruxelles, 66 rue de Flandre et daté du 
15/04/1913  
Facture de 2/11/1898 de la 5e A. Levy-Fingers & ses Fils qui 
avait une succursale à Bruxelles
Facture des opticiens S. Brandt, Bruxelles, 1924 
Lettre sur papier entête de Salomon Lehmann Levy datée du 
15 décembre 1893 
Cinq documents publicité : 
Document publicitaire de Hirsch & Co 

Katz, Michel	  
Document d’attestation de l’Oberfeldkommandantur remis à Kate 
Misen (?) à Bruxelles concernant la remise d’un poste de radio, 
3/7/1941

Klagsbrun, Viviane	
Deux dessins : sérigraphie de Viviane Klagsbrun 

Lambiotte Michel	
Deux livres et une brochure de Ernest Gorbitz 
Un dessin de Ernest Gorbitz

Lévy, Jacqueline	
Sculpture : Bronze de Charles Samuel représentant un 
couple nymphe et satyre dansant

Lichtenberg-Sephiha, Ina
Photographie tirage argentique Early Abstract de Ernestine 
Ruben, 1981

Lizon, Bernadette	
Judaica textile : Couverture militaire tissée avec des cheveux 
humains prise dans une caserne allemande de Tournai en 
septembre 1944 par les parents de la donatrice	 

Magnum		
Quatre photographies de David Seymour :
Photographie de David Seymour représentant la naissance de 
Myriam Trito dans le village d’Alma en Israel, 1951
Photographie de David Seymour représentant un mariage 
juif, époux sous le dais nuptial, célébré en pleine campagne 
Photographie de David Seymour représentant l’arrivée de 
nouveaux immigrés en Israel
Photographie de David Seymour représentant des enfants 
sur la route le long les ruines du ghetto de Varsovie, 1947 
(tirage 2011)		   

Magnus, Teddy
Monotype sur papier datée du 17 octobre 2011

Melviez, Maurice et Sonia
Horloge électrique avec cadran en lettres hébraïques réalisée par 
la firme JAKOPALMTAG à Schwenningen, circa 1930	

Nejman, Israel
Disques de musique juive 

Reichenberg, Georges  
Plat de Pessah, Faïence, Boch Frères, La Louvière, circa 1890 

Ruttiens, Henri
Dessin de Jacques Ochs dédicacé à Maître Crick, juillet 1942 

Schermant,Véronique
Sept photographies de Véronique Schermant

Schwartman, Paulette
Peinture : Portrait avec étoile juive, Holocaust survivor with 
Jewish star de Jean Marjean s.b.g. Jean Marjean 
Dessin : Alphonse Blomme, Portrait du Professeur Einstein, 
Ostende, 1933 



Un journal : 
Le Soir Illustré, n° 675 du 31 mai 1945, contenant un 
article sur l’Art volé par les Allemands avec de nombreuses 
reproductions d’art			 
Deux gravures :
une gravure : Gravure d’une photo intitulée La musique avec 
détachement américain - American Troups with band - De 
Muziek met amerikaansch Detachement, 22/11/1918 

Médaille intitulée Magasin L.Tietz, jeton en zinc en souvenir 
de l’ouverture à Bruxelles en avril 1910 pour les Clients des 
premiers jours
Brochure dépliant, Les Fils Lévy-Finger: Catalogue de 
peinture d’octobre 1926 (avec l’adresse à Bruxelles )

Facture du 5/3/1938 du maroquinier Léon Gronowski situé 
n°69 Chaussée de Wavre à Etterbeek

Affiche : Ordonnance émanant de Charles d’Oultremont, 
Prince-Evêque de Liège du 22/11/1770, contre la 
propagation d’une maladie contagieuse et refus d’entrée aux 
« (…) Ours, aux Polonois et aux Juifs » (sic).  

Affiche : Ouverture du magasin rue Neuve L. Tietz. Affiche 
dessinée par G. Gaudy, circa 191		

Dons anonymes
Disque intitulé Folk 68 avec une chanson en hébreu intitulée 
Erev shel shoshanim apprise en Belgique, Londres 1968 
Carte postale publicitaire pour la rétrospective d’ Amos Gitai 
au Centre Pompidou, 2003 
Arthur Szyk, Le Juif qui rit. Légendes anciennes et nouvelles 

arrangées par Curnonsky et J.-W. Bienstock, préface de M. 
Anatole de Monzie, s.n., s.l., s.d., 229 p 
Casa de la Comunidad Hebrea de Cuba (Maison de la 
communauté juive de Cuba) 
Carte postale publicitaire pour un vernissage de l’exposition 
de Serge Goldwicht : 
« Souvenirs impudiques dans une ancienne synagogue - 
Peintures, dessins, photos - Une exposition de Serge 
Goldwicht » (2011) 
Reçu n°4986 édité par les oeuvres Kupath Ramban de 
Jérusalem, juin 1976 et délivré à Mr et Mme Dyszynski à 
Bruxelles 
Livre en yiddish avec une couverture dessinée par H. 
Berlewi. Perel, Y. In lant fun der vaysel, éd. Di Tsayt, 
Varsovie, 1922 
Carton d’information du mariage de Klaus Ryczywol avec 
Meta Epstein le 22/3/1937 à PetachTikwah (lui vient de 
Berlin, elle de Baden) 
Bulletin de Maurice Kazenelenbogen de l’école 
Complémentaire Juive auprès de « Solidarité », 1947-1948 

Dépôts
Bernard, Marie-Laurence
Affiche du KKL exposition à l’occasion du 30e anniversaire 
du Fonds National Juif, Bruxelles, 1931 

Coisman, Roger		
Affiche Grand Bal de Pourim, graphisme Lux E. , 1931 

Jospa, Paul	 	
Archives de ses parents Hertz et Yvonne Jospa : 20 cartons

Moshe Kupferman, Sans-titre, huile sur toile, 1986



 	 14 

Bilan résumé du MJB

Balance au 31 décembre 2011

ACTIF		 2011		  2010		  PASSIF		  2011		  2010
		  €		  €					     €		  €

Actif immobilier	 176.231  	  103.476		 Fonds social		    5.887		      643		

Actif circulant
Créances		  12.113   	   34.107		  Provisions		   25.000		   47.144	
		   				    pour risques et charges
Subsides
à recevoir  	 114.702	   	   58.034		  Dettes à 1 an et +	  	  73.875		  103.323	   
						      Dettes à moins d’un an :

-	 Etablissement crédit	  91.022	
-	 Fournisseurs		   54.312		   56.596
-	 Prov. Pécules vacances	  55.337		   64.903	
-	 Cpte régularisation	     403		   13.757	

Liquidités	   2.790	   	   90.749		

Total actif    305.836       286.366		  Total passif	       305.836	       286.366 

COMPTE DE RESULTAT	

	2011		  2010				    2011		  2010
		   	€		  €			    	€		   €

Ventes et prestations					     Charges

Cotisations		   55.623		   45.587		  Salaires	  	 422.889		  417.586	

Entrées musée		   24.012		   21.782		  Coût des expos	  84.224		   92.626	

Subsides		   	 205.000		  241.500   	 Amortissements	  31.640		   23.078	

Remboursement
salaires Actiris  		  369.828		  375.456		  Frais généraux	 223.519		  193.509	

Divers			    47.014		   50.060	   	 Divers		   70.531		  -

Dons affectés		  136.570		   -		
							       Total		  832.803		  726.799	
	
							       Bénéfice exercice    5.244		    7.586	

Total ventes	       838.047	       734.385		  Total	       838.047	       734.385
	

m u s éOn



 	  15 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

L’association est caractérisée par une taille, une structure et 
une organisation très restreintes. Conformément aux normes 
de révision précitées, nous avons adapté notre méthode de 
contrôle en conséquence. Vu le caractère limité du système 
de contrôle interne, nous avons concentré nos travaux sur la 
validation des rubriques des comptes annuels. Nous avons 
obtenu de l’organe de gestion et des préposés de la fondation 
les explications et informations requises pour notre contrôle. 
Nous avons examiné par sondages la justification des montants 
figurant dans les comptes annuels. Nous avons évalué le bien-
fondé des règles d’évaluation et le caractère raisonnable des 
estimations comptables significatives faites par la fondation 
ainsi que la présentation des comptes annuels dans leur 
ensemble. Nous estimons que ces travaux fournissent une 
base raisonnable à l’expression de notre opinion.

Opinion

	 à notre avis, les comptes annuels clos le 31 décembre 
2011 donnent une image fidèle du patrimoine, de la situation 
financière et des résultats de l’association, conformément au 
référentiel comptable applicable en Belgique. 
L’Association a enregistré un bénéfice au cours de l’exercice et 
son actif net est très légèrement positif. Il convient néanmoins 
de relever que la situation des fonds propres s’explique 
notamment par le mode de comptabilisation des œuvres 
artistiques. En raison de diverses dispositions nationales et 
internationales, ces œuvres, bien qu’inventoriées, ne sont 
pas reprises à l’actif du bilan du musée et ce puisqu’elles ne 
peuvent être aliénées. Ceci conduit à une sous-évaluation du 
patrimoine de l’Association. 
	
Bruxelles, le 30 juin 2012
Jean-François Cats
Réviseur d’entreprises

Organigramme 2011

Direction

Philippe Blondin
Président

Norbert Cigé
Secrétaire général

Personnel

Equipe scientifique

Zahava Seewald
Conservatrice

Daniel Dratwa
Conservateur

Philippe Pierret
Conservateur

Anne Cherton
Archiviste

Olivier Hottois
Conseiller scientifique

Communication

Chouna Lomponda
Attachée de presse

Bibliothèques

Evelyne Vanherbruggen
Bibliothécaire

Ana Stojanov
Assistante bibliothécaire

Gestion administrative

Malka Hubert
Assistante de direction

Georgia Markos
Secrétariat

Ethy Saul
Secrétariat (bénévole)

Claude Umflat
Intendance

Christian Dereyck
Technicien

n° 4 - Décembre 2012Bilan résumé du Musée Juif de Belgique



 	 16 

Joseph Budko, Sans-titre, gravure sur bois, s.d. – Inv. 12486

m u s éOn



La collection Lammel 
au Musée Juif de Belgique

 	  17 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Grâce à la générosité de Christel et Manfred 
Lammel, le Musée Juif de Belgique s’est enrichi en 
2012 d’un grand nombre d’œuvres d’art : peintures, 
sculptures, gravures, ainsi qu’affiches, cartes postales 
et gravures anciennes. Pendant trente ans, le couple 
a tenu dans l’Eifel, en Allemagne, une galerie 
d’art et de littérature dédiée à la culture juive. Sa 
démarche témoignait, dans un esprit de réparation, 
de la volonté de diffuser la culture juive dans ce pays 
au lendemain de la Seconde Guerre Mondiale. Des 
raisons de santé les ayant contraints à la fermeture, 
les Lammel ont tenu à offrir à notre institution une 
collection qui comporte principalement, mais pas 
exclusivement, des œuvres d’artistes juifs allemands, 
dont un certain nombre a immigré en Israël. Si 
bien que des signatures de l’importance de Jakob 
Steinhardt, Max Liebermann, Lea Grundig, Jakob 
Pins ou Yigal Tumarkin sont désormais présentes 
dans nos fonds. (On notera qu’en parallèle à la 
donation au MJB d’une partie de la collection 
artistique de la galerie, ses archives ont été remises 
à ‘Kazerne Dossin’ à Malines et 3.500 volumes à la 
bibliothèque de l’Université d’Anvers.)

On se devait de procéder à un choix au sein de 
ce vaste ensemble si l’on entendait constituer un 
tout cohérent, susceptible de s’inscrire dans les 
collections de notre institution. C’est chose faite. Et 
l’inventaire informatisé en est terminé. Fort de 653 
entrées, il a nécessité plusieurs mois de travail. Je 
tiens à remercier ici Marie Flo Holte, notre bénévole 
ASF, et Ana Stojanov, assistante bibliothécaire, pour 
l’aide apportée à l’inventaire des pièces.

	É tant donné la variété et l’ampleur de la 
collection qui nous est transmise, l’étude qui suit 
se bornera à évoquer certains artistes qui ont eu un 
lien avec Israël et ont marqué leur génération. Elle 
n’abordera pas la collection des cartes postales, et pas 
davantage les gravures et archives en rapport avec la 
Terre Sainte et la Palestine des années 20 et 30.

Au kibbouts Kfar Aza, c. 1970, 
avec en haut, de droite à gauche, 
Christel et Manfred Lammel.

En Israël, lors d’un séjour au 
kibbouts Kfar Aza, le couple 
rencontre des artistes. 
Ici Manfred (à droite) en 
compagnie de l’artiste 
Devis Grebu à Jaffa.

Zahava Seewald
Conservatrice

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



 	 18 

La collection

	 Depuis ses débuts, notre musée collectionne, conserve et 
expose des artistes israéliens. L’exposition Israël – 50 ans de 
création artistique – Entre rêve et réalité, organisée en 1998 
au MJB à l’occasion du cinquantenaire de la naissance de 
l’État d’Israël, regroupait une sélection d’œuvres issues de nos 
collections, ainsi que de fonds privées. La donation Lammel 
vient enrichir notre collection d’œuvres d’artistes tels que 
Jakob Pins, Miron Sima et Osias Hofstätter. D’autre part, des 
œuvres de créateurs importants, qui ont marqué toute une 
génération, y font grâce à elle leur entrée. Les gravures sur 
bois à sujets bibliques et juifs de Jakob Steinhardt sont les 
témoins d’un monde révolu que l’artiste a connu en Europe 
et des nouvelles formes qui s’ouvrent à lui en Israël. Les 
gravures de Miron Sima, les peintures et dessins de Naftali 
Bezem, qui a œuvré au pavillon israélien lors de l’Exposition 
universelle de Bruxelles en 1958, et les dessins d’inspiration 
philosophique et politique de Devis Grebu témoignent dans 
un style personnel d’histoires intimement liées à la réalité 
d’Israël et à leur passé d’immigrés. D’autres artistes n’arrivent 
que sur le tard en Israël et resteront plus isolés, telles les figures 
de Franz Bernheimer, qui explore les possibilités infinies de la 
ligne dans ses dessins métaphysiques, lyriques et abstraits, ou 
d’Osias Hofstatter, aux personnages torturés. 

Les artistes allemands en Israël

	 De nombreux artistes juifs allemands et juifs polonais de 
culture allemande parviennent en Israël dans les années 1930. 
Ils fuient pour la plupart une Allemagne hostile et espèrent 
trouver refuge à Tel-Aviv ou à Jérusalem. Leur installation 
s’avèrera difficile. Sans travail ni domicile, ces personnalités 
cultivées et de sensibilité urbaine sont confrontées à de 
multiples difficultés. Il leur faut trouver leur place dans un 
pays alors placé sous administration britannique, où règne 
une certaine indigence culturelle et de surcroît secoué par 
des incidents politiques violents. De plus, ces artistes doivent 
s’accoutumer au climat méditerranéen et à une lumière très 
différente de celle qui baignait leur pays d’origine. Beaucoup 
aussi sont mal accueillis en tant qu’artistes, vu l’hégémonie 
en Israël à cette époque de la peinture française. La majorité 
des artistes est plutôt attirée par Jérusalem, sur laquelle règne 
le climat intellectuel de l’Université hébraïque, une ville où 
l’ombre qui noie les ruelles est plus tangible que dans la ‘ville 
blanche’ de Tel-Aviv. La Ville sainte apparaît aux immigrés 
allemands dramatique, poétique, enchanteresse, et par là 
même plus attrayante que Tel-Aviv, au modernisme plus 
banal. Cette génération d’artistes confèrera un nouvel élan à 
l’école Bezalel, qui avait fermé ses portes durant six années. La 
‘New Bezalel’ reprend ses activités en 1935 avec des professeurs 
et des élèves issus de cette immigration des Westjuden. Joseph 
Budko2

3 (Płońsk 1888 – Israël 1940), un Juif polonais qui avait 
étudié à Berlin et avait immigré en 1933 en Palestine, en 

3	 Le graveur Budko a étudié chez Struck. À l’instar de 
Steinhardt, il a exposé à la Berliner Secession.

Historique de la galerie

	 Ouverte en 1979, la galerie Lammel fut en Rhénanie 
la première consacrée à l’art et à la littérature des Juifs. 
D’abord installée dans la Grand-rue de Bad Münstereifel, 
elle déménagea ensuite à Nettersheim-Zingsheim. À la 
première adresse, le couple organisa entre 1979 et 2003 
cinquante expositions ; sept autres virent le jour de 2004 
à 2009 à Nettersheim-Zingsheim et trente-deux dans 
diverses autres villes allemandes. Outre les expositions, les 
Lammel organisèrent trente-et-une conférences et quatre 
concerts. Après des débuts difficiles, la galerie gagna 
progressivement en notoriété. Grâce à elle, plusieurs 
artistes ont eu l’occasion d’exposer et se faire ainsi 
connaître en Allemagne.
	

	 Comment ce jeune couple en est-il arrivé à œuvrer de la 
sorte dans une région aussi à l’écart de la capitale culturelle 
de l’Allemagne ? C’est que plusieurs voyages d’études en 
Israël organisés par un cercle de jeunes d’Euskirchen dans 
les années 1970 leur avaient permis de prendre conscience 
de la méconnaissance par leur génération des Juifs, de leur 
histoire, de leur religion, de leur culture et de la période 
de la Shoah. La presse écrite aussi bien que télévisée évitait 
alors le sujet de la période nazie et de la destruction des Juifs 
en Allemagne. Il n’existait encore aucun musée consacré 
au judaïsme. Cette prise de conscience, qui alla de pair 
avec la rencontre d’un artiste lors d’un séjour au kibboutz 
de Kfar Aza, fut à l’origine de la création de la galerie 
dans la perspective de contribuer au rapprochement entre 
Allemands et Juifs survivants. La possibilité se présenta 
par la suite de rencontrer des artistes dont certains avaient 
fui l’Allemagne avant-guerre et qui acceptèrent d’y être 
représentés par la galerie.
	

	 Le travail du couple finit par être reconnu des 
instances officielles. En janvier 2009, les Lammel reçurent 
un certificat d’hommage d’une association installée à 
Jülich, la Jülicher Gesellschaft, pour avoir ‘gardé vivante 
la mémoire de la vie et de la souffrance des Juifs et 
d’avoir surmonté toutes les hostilités’1. Et, en mai 2012, 
Christel se vit décerner une médaille de reconnaissance, 
le Rheinlandtaler, dans le cadre de son action ‘en vue de 
favoriser la bonne entente entre les différents groupes de 
population en Rhénanie’2.

1	 Die Jülicher Gesellschaft würdigt das währende Engagement 
von Christel und Manfred Lammel, die Errinnerung an das Leben 
und Leiden der Juden lebendig zu erhalten, und allen Anfeindungen 
getrotzt zu haben.
2	 Für Verdienste um das multinationale Zusammenleben 
und friedliche Miteinander zwischen einzelner Völkergruppen auf 
kulturellem Gebiet im Rheinland.

m u s éOn



 	  19 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

est le premier directeur. La philosophie de la nouvelle école 
privilégie la sensibilité occidentale et rejette l’orientalisme. Si 
le style du Bauhaus y prédomine, l’expressionisme ne manque 
pas d’y tenir également une place importante, notamment 
chez Steinhardt, Budko et Pins, les figures majeures de 
la gravure en Israël, qui marquent leurs contemporains.

	 La plupart de ces artistes se fréquentent. Ils se retrouvent à 
Tel-Aviv, et exposent au Mikra Studio, une galerie et librairie 
tenue par un couple d’immigrés allemands. À Jérusalem, ils 
fréquentent le café Taamon et la galerie Stematzky et Schlosser. 
Une association d’artistes est créée en 1949 chez Steinhardt, 
qui regroupe principalement des artistes allemands. Arrivé 
en 1936, c’est à Jérusalem que Pins rencontre son maître 
Steinhardt. 

Jakob Steinhardt, Maisons de ferme, eau-forte, 1907 – Inv. 12782

	 Né en Pologne, le graveur et illustrateur Jakob Steinhardt 
(Żerków, 1887 – Nahariya, 1968), étudie l’art à Berlin en 1906. Il 
y subit dans ses premières œuvres l’influence de Herman Struck4, 
le graveur juif de portraits et de paysages, et de Lovis Corinth, et se 
passionne pour les différentes techniques de la gravure : eau-forte, 
pointe sèche et gravure sur bois. Le climat expressionniste de Die 
Brücke domine dans certaines de ses œuvres. Le monde religieux 
et traditionnel du shtetl ainsi que les sujets bibliques sont 
au centre de son travail. C’est en 1913, à Berlin, que 
Steinhardt fonde avec Ludwig Meidner et Richard Janthur 
le groupe Die Pathetiker (Les souffrants), qui se concentre 
essentiellement sur l’art graphique et où Steinhardt 
développe des sujets juifs dans un style néogothique 
qu’illustrent bien les distorsions anatomiques et les visions 
dramatiques et apocalyptiques des figures bibliques de 
Jérémie, Cain et Lot. En 1934, il ouvre à Jérusalem une 
école d’art, qui fermera ses portes en 1949. On le retrouvera 
ensuite à la tête du département d’art graphique de l’école 
Bezalel, dont il assumera la direction de 1954 à 1957.

	

4	 Herman Struck avait immigré en Palestine en 1922 et 
constitue une figure clé dans l’histoire de la gravure en Allemagne 
au début du XXe siècle.

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



	 C’est de 1907, l’époque berlinoise, que date notre plus ancienne gravure, intitulée 
Maisons de ferme, empreinte de l’influence de son maître et de la nostalgie pour sa ville 
natale Żerków. Elle montre aussi toute la passion de l’artiste pour les possibilités techniques 
de la gravure, ainsi qu’une attitude résolument expérimentale à l’égard de cette technique. 
On note aussi dans les œuvres de ces années l’influence de Rembrandt et de Josef Israels. 
Une autre gravure, datée de 1917, représente un Juif en prière et s’inscrit dans sa période 
expressionniste marquée par Die Brücke, au cours de laquelle il développe des thèmes 
bibliques et des sujets juifs, sans perdre pour autant tout souvenir formel de sa période 
Pathetiker. 

	 Il vit à Paris entre 1908 et 1910. En 1911, il réside en Italie. Durant la Première Guerre 
mondiale, il sert dans l’armée allemande. Il rentre à Berlin en 1922. C’est en 1933 qu’il 
immigre avec sa femme en Palestine. La première gravure de notre collection, réalisée 
après son immigration, est sur bois, sa technique de prédilection. Représentant une ruelle 
du quartier de Mea Shearim à Jérusalem, c’est une œuvre mélancolique, empreinte du 
caractère grave de ce vieux quartier, qui s’avère pour lui pendant des années une source 
vive d’inspiration. L’année suivante, il se lance dans la gravure sur bois en couleurs, qu’il 
privilégiera nettement dans les années 1950, époque de laquelle date la majorité des autres 
gravures de la donation faite au Musée Juif de Belgique. Les quarante-trois gravures entrées 
dans nos collections représentent essentiellement des événements bibliques, dont l’œuvre 
intitulée Jonah is spit out, ainsi que des paysages israéliens où domine une atmosphère 
lunaire, tels que Groteske (X), qui comptent parmi les plus belles œuvres de cette époque.

Jakob Steinhardt, Mea Shearim, gravure sur bois, 87/100, 1934 – Inv. 12784

m u s éOn



Jakob Steinhardt, Betender Jude, gravure, 1917 – Inv. 12783

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



 	 22 

Jakob Steinhardt, Jonah is spit out, gravure sur bois couleurs, 26/30, 1950 – Inv. 12787

m u s éOn



 	  23 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Jakob Steinhardt, Groteske (X), gravure sur bois couleurs, non signé, épreuve d’artiste, 1952 – Inv. 12788

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



 	 24 

Jakob Pins, The Horse of War de la série The Apocalypse, 1946, gravure sur 
bois, 5/20 – Inv. 12367

Jakob Pins, Jüdisches Viertel in der Altstadt, 1942 – Inv. 12295

m u s éOn



 	  25 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Jacob Pins, Poissons, gravure sur bois en couleurs, 13/15, 1950 – Inv. 12748

Jacob Pins (Höxter [All.], 1917 – Jérusalem, 2005) est 
considéré comme le père de la gravure sur bois en Israël et fut 
le maître, entre autres, de Mordehai Moreh. Ce fut aussi un 
grand collectionneur d’estampes et de peintures japonaises5. 
Son travail est empreint d’expressionisme allemand et 
d’éléments japonisants. En 1936, il émmigre en Palestine et, 
grâce à une bourse, réalise son rêve d’artiste et étudie de 1941 
à 1945 la gravure sur bois et la linogravure à Jérusalem auprès 
de Jakob Steinhardt. Il travaille pendant des années dans des 
conditions des plus précaires et expose ses premières gravures 
sur bois en 1945 à la petite galerie Ben-Baruch à Tel-Aviv. Il 
enseigne aussi à l’école d’art Bezalel de 1956 à 1977.

	 Il fut fort inspiré par l’art japonais tant dans sa technique 
que dans le choix de certains thèmes et dans la composition. 
Cet engouement se marque par l’achat d’une première 
estampe japonaise en 1945. L’influence nippone commence 
à se faire sentir dans plusieurs gravures en couleurs dès 1946. 

	 Entre 1961 et 1964, il se consacre à la peinture pour 
renouer ensuite avec la gravure, qui restera sa technique de 
prédilection tout au long de sa vie

5	 Cette collection se trouve aujourd’hui au Musée d’Israël à 

Jérusalem.

	 Les soixante-sept gravures sur bois et trois dessins de 
Jacob Pins entrés dans notre collection ont été réalisés entre 
1946 et 1992. Les thèmes en sont divers  : vues de ville, 
paysages, autoportraits, portraits, nus, clowns, animaux, 
thèmes politico-historiques, personnes âgées, invalides, 
musiciens. La pauvreté et la vieillesse, très présentes, sont 
traités dans l’esprit de l’expressionniste allemand et à 
l’évidence en rapport avec la vie précaire qu’il a menée. 

	 Datée de 1942, la plus ancienne gravure, intitulée 
Jüdisches Viertel in der Altstadt (Quartier juif dans la Vieille 
Ville), fait partie d’une série des dix gravures sur bois The 
Intimate Jerusalem (Jérusalem intime), imprimées entre 1942-
1945, où l’influence de son maître Steinhardt est dominante. 
Elle s’affirmera d’ailleurs jusqu’en 1945. 

	 Parmi les œuvres reçues, une série importante intitulée 
The Apocalypse (The Horses, The Plague, The War, The Horse 
of Death – View of the Apocalyptical City), qui comporte 
cinq gravures sur le thème de la Shoah et du bombardement 
d’Hiroshima et de Nagasaki, qui est à mettre en parallèle avec 
une autre série, Dance of Death (Danse de la mort), treize 
gravures datées de 1945. 

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



 	 26 

Miron Sima, Die Braut (La mariée), gravure sur bois, 35/75, 1970 – Inv. 12615

	 En dépit de ses succès internationaux, il a souvent été 
négligé en Israël. Vers 1950, l’art abstrait du mouvement 
New Horizons domine l’ensemble du pays. Les artistes 
expressionnistes comme lui travaillent souvent dans l’ombre. 
Pourtant, de 1955 à 1977, Sima produit un certain nombre 
de gravures sur bois qui lui valent d’être reconnu à travers 
toute l’Europe. C’est de cette époque que date l’unique 
œuvre entrée dans nos collections  : Die Braut (La mariée), 
1970, 35/75, contemporaine de la série Beggars Sleeping 
Outdoors (trente-cinq gravures), l’une de ses œuvres les plus 
importantes relevant de cette technique. Depuis la mort de 
Sima, Israël redécouvre à la fois son art et le travail d’autres 
artistes israéliens importants de son époque�

6. 

	 Miron Sima (Proskurow, 1902 - Jérusalem, 1999), né dans 
un shtetl de la Russie tsariste, a d’abord étudié l’art à Odessa, 
puis à Dresde en Allemagne, avec le grand expressionniste 
Otto Dix. Dix lui apprend la peinture et les techniques de 
l’art graphique. Comme son mentor, Sima explore dans son 
art les effets de la pauvreté et de la victimisation. Les gravures 
sur bois de Sima ont été exposées dans toute l’Allemagne et il 
se voit décerner en 1932 le prestigieux Prix d’Art de Dresde. 
Il est le dernier Juif à recevoir une telle récompense avant la 
montée du nazisme. Il émigre en Palestine en 1933, s’installe 
d’abord à Tel-Aviv et y conçoit des décors de théâtre. Cinq 
ans plus tard, il se fixe définitivement à Jérusalem et enseigne. 
C’est là qu’il réalise en 1943 une série de portraits de la 
poétesse excentrique Else Lasker-Schüler. En 1949, Sima est 
co-fondateur de la Jerusalem Artist’s House et il compte parmi 
les premiers à participer à ses expositions. 

6	 Sima lègue sa succession au Musée d’art à Ein Harod. Le 
musée abrite aujourd’hui de nombreuses peintures et gravures de 
toutes les époques de sa carrière. Des rétrospectives majeures de son 
art ont eu lieu en Israël en 2000 et en 2001.

m u s éOn



 	  27 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Naftali Bezem, né à Essen en Allemagne en 1924, vécut 
adolescent les débuts de l’oppression nazie. Il émigre en 
Palestine en 1939, à l’âge de 14 ans, et étudie à l’académie 
Bezalel à Jérusalem avec le peintre Mordecai Ardon entre 1943 
et 1946. Il étudie également trois ans à Paris. Il fait partie d’un 
groupe de jeunes peintres protestataires installés dans la ville 
ouvrière de Haïfa et produit d’abord, comme Ruth Schloss, 
un art résolument porté par la vague des années 1948-1955, 
fortement marquée par le réalisme social italien (Biennale 
de Venise 1954). Vingt-neuf œuvres – peintures, aquarelles, 
dessins, lithographies – des années 1960, 1980 et 1990 sont 

Naftali Bezem, Jakobs Traum, c. 1960 – Inv. 12627

entrées dans nos collections. Nous ne possédons aucune 
production de la première période, mais, certains symboles 
fréquents dans les années de formation refont leur apparition 
dans l’œuvre ultérieure. En effet, à la fin des années 1950, 
il s’écarte du réalisme social pour promouvoir une épopée 
nationale à travers l’art mural. La fresque murale illustrant 
l’histoire de l’immigration juive au Palais présidentiel de 
Jérusalem est imprégnée d’un symbolisme aux dimensions 
nationales, avec pour motif principal l’immigrant. À partir 
des années 1980, son œuvre évolue et son symbolisme très 
codifié, rencontrant le paysage israélien, aux volumes doux, 
fait place à un certain ‘primitivisme’ de l’innocence.

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, Conservatrice



 	 28 

	 Née à Nurenberg en 1922, Ruth Schloss arrive en Israël en 1937. Elle étudie avec Ardon à l’école Bezalel (1938-1942) 
et, dans les années 50, se révèle au même titre que Bezem fort influencée par le mouvement du réalisme social qu’inspirent 
en Israël le néoréalisme du cinéma italien et le réalisme marxiste qui a cours au Mexique et au Brésil. Elle se produit pour 
la première fois dans une exposition collective en 1947 au Mikra Studio. Elle étudiera également quelques années à Paris. 
Le MJB a reçu une aquarelle et une toile signées de l’artiste. 

	 Le peintre et graveur Lea Grundig née Langer (Dresde 1906 – 1977) fut avec son mari très active au sein du Parti 
communiste. Tous deux continuent à produire de l’art antifasciste dans l’Allemagne nazie, au péril de leur vie. Ils sont 
incarcérés, mais en 1941 Léa réussit à immigrer en Palestine, où elle réside jusqu’en 1949. Elle regagne ensuite Dresde. 
Les dix-sept gravures entrées dans notre collection n’ont pas été réalisées en Israël : une partie, de style expressionniste, 
date de son séjour en Allemagne dans les années 30 avec des vues des rues de Berlin la juive ; une autre, des années 1950, 
est caractérisée par un style proche du réalisme social dans lequel transparaît l’idéologie de la DDR. 

Ruth Schloss, Sans- titre, peinture – Inv. 12616

Lea Grundig, Judengasse in Berlin, 1934 – Inv. 12321

m u s éOn



 	  29 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Yigal Tumarkin (Dresde 1933), dont le musée acquiert 
deux sculptures, fait figure d’enfant terrible de l’art israélien. 
Immigré en Israël en 1935, il marque toute une génération de 
jeunes artistes. Il effectue dans les années 1950 de nombreux 
voyages en Allemagne de l’Est, à Paris et à Amsterdam et 
s’inspire en Allemagne des notions brechtiennes d’aliénation 
et d’engagement social. Il fréquente ensuite à Amsterdam 
le mouvement COBRA et à Paris le nouveau réalisme. On 
lui doit une œuvre très diversifiée, où ressortent les éléments 
politiques. 

Yigal Tumarkin, Sans-titre, bronze, 1963 – Inv. 12271

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, conservatrice



	 Parmi les artistes orientaux qui 
ont gardé tout au long de leur carrière 
un lien avec l’expressionisme et avec 
l’art de la gravure (qu’il étudie auprès 
de Jacob Pins), Mordehai Moreh, né 
à Bagdad en 1937 dans une famille 
aisée de la bourgeoisie juive, crée un 
monde parfois cruel peuplé d’éléments 
oniriques et réalistes proche de celui 
de Jérôme Bosch. Il s’installe à Paris en 
1963 après avoir étudié en Israël à l’école 
Bezalel  et appartient en Israël à une 
petite minorité d’artistes juifs orientaux 
immergés dans un milieu germanique. 
Réalisées principalement avec la 
technique très spontanée de la pointe-
sèche et datées des années 1960, 1970 et 
1980, les onze gravures que comprend 
la donation sont représentatives de son 
œuvre originale, où l’animal occupe une 
place prépondérante au sein d’un monde 
de rêve habité d’étranges créatures  : 
scènes de chasse et de supplice, parades 
et processions, défilés d’animaux, 
représentations de catastrophes, comme 
dans l’œuvre à caractère prophétique 
et surréaliste intitulée The Wandering 
Jew, de 1969. L’œuvre récapitule les 
différentes préoccupations et thèmes 
chers à l’artiste  : la fin du monde, le 
bestiaire, la souffrance, la cruauté, la 
crucifixion et la question de l’identité 
juive. Moreh expose en 1976 à Bruxelles 
à la galerie L’Angle Aigu et en 1995 
au Stedelijk Prentenkabinet Museum 
Plantin-Moretus.

Mordehai Moreh, The Wandering Jew, gravure, épreuve d’artiste, 1969 – Inv. 12737

m u s éOn



n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, conservatrice



 	 32 

	 Avec les quatre-vingt-huit œuvres peintures et dessins 
des années 60, 70 et 80, Osias Hofstatter (Bochnia [Pol.] 
1905 – Israël 1994) est l’artiste le mieux représenté dans la 
collection. Il appartient également au groupe des immigrés 
tardifs en Israël. Il réside quelques années à Bruxelles 
après avoir fui l’Autriche en 1938. Après la guerre, il 
vit à Vienne, puis à Varsovie, où il enseigne et travaille 
comme éditeur artistique d’un magazine hebdomadaire. 
C’est en 1957 qu’artiste accompli il s’établit en Israël. 
Il nous livre une œuvre relativement homogène  : des 
dessins à l’encre de Chine, des peintures expressionnistes 
et philosophiques très liés à son histoire personnelle. La 
figure humaine y est centrale, sa condition misérable et sa 
noirceur aussi. Les images fluctuent entre le grotesque et 
le tragique, créant un monde de cauchemar et de fantaisie 
où l’homme se mélange à l’animal et construisant des 
métaphores poétiques monochromatiques d’une existence 
mélancolique. 

	 La diversité qui singularise ces artistes tous issus d’un 
même mouvement témoigne de la vitalité créatrice d’une 
génération d’exilés en Israël. Leur production nous donne 
à voir la rencontre de l’Occident – et plus particulièrement 
de l’Allemagne – avec l’Orient. Ces artistes, dont l’œuvre ne 
se conçoit pas en dehors de l’héritage de l’expressionnisme 
allemand, n’ont guère connu la reconnaissance dans leur 
nouveau pays. Il leur a fallu attendre plusieurs décennies 
pour qu’avec le néo-expressionnisme du début des années 
80 et sa volonté de retour à la réalité, que ce soit celle de 
la figure humaine ou de la nature, leur mouvement jouisse 
du retentissement qu’il méritait.

	 Liste des artistes dont les œuvres sont entrées dans nos 
collections: 

Alfred Aberdam, Elie Abrahami, Franz Bernheimer, 
Naftali Bezem, Joseph Budko, Diska, Lea Grundig, Osias 
Hofstatter, Devis Grebu, Michèle Katz, Pinhas Kremegne, 
Max Lieberman, David Morris, Mordehai Moreh, Pinkas 
Moreno, Jakob Pins, Salama, Ruth Schloss, Miron Sima, 
Jacob Steinhardt, Friedel Stern, Yigal Tumarkin, Bertram 
Urwand.

Bibliographie 

Gideon Ofrat, One Hundred Years of Art in Israel, Westview 
Press, Colorado-Oxford, 1998
Franz Bernheimer, Neue Galerie, Kassel, 1983 (Catalogue 
d’exposition)
Naftali Bezem, Museum Folkwang Essen, Essen, 1992 
(Catalogue d’exposition)
Naftali Bezem. Retrospective, Park Gallery, Tel Aviv, s.d. 
(Catalogue d’exposition)
Osias Hofstatter. The Early Years 1938-1957, The Yad 
Vashem Museum of Art, Jerusalem, 1992 (Catalogue 
d’exposition)
Moreh. Mens, Masker, Dier, Stedelijk Prentenkabinet, 
Antwerpen, 1995 (Catalogue d’exposition)

Moreh engravings 1958-1974, The Israel Museum 
Jerusalem, Autumn 1974 (Catalogue d’exposition)
Pins: Woodcuts, 1942-1985, The Israel Museum, Jerusalem, 
1985
Pins: Woodcuts, 1942-2000, The Israel Museum, 
Jerusalem, 2000
Ruth Schloss. Retrospective 1942-1992, Herzliya Museum 
of Art, 1992 (Catalogue d’exposition)
Jakob Steinhardt. Etchings and Lithographs, Dvir, 
Jerusalem-Tel Aviv, 1981
Leon Kolb, The Woodcuts of Jakob Steinhardt, Genuart Co, 
San Francisco, 1959
Tumarkin. Journeys into Culture. Works on Paper 
1956-1980, The Tel Aviv Museum, 1980 (Catalogue 
d’exposition)
Ellen Ginton Tumarkin. Sculptures 1957-1992, Tel Aviv 
Museum of Art, 1992 (Catalogue d’exposition)

m u s éOn

•



 	  33 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Osias Hofstatter, Ewige Liebe, s.d., dessin à l’encre de Chine et craie – Inv. 12585

n° 4 - Décembre 2012La collection Lammel au Musée Juif de Belgique { par Zahava Seewald, conservatrice



 	 34 

Paire de chandeliers en argent avec poinçon polonais, seconde moitié du XIXe siècle 
MJB (Inv. 03076)

m u s éOn



état de la question des biens spoliés 
et recherches sur la provenance au 
Musée Juif de Belgique et dans les 

collections publiques belges

 	  35 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Durant ma présidence de l’Association Européenne des 
Musées Juifs, de 2001 à 2006, avec mes collègues du Conseil, 
nous avons pu faire adopter par l’assemblée générale des 
membres réunis à Venise, une importante déclaration quant 
à notre souci commun de commencer ou de poursuivre des 
recherches sur la provenance des objets et documents de nos 
collections qui auraient été spoliés durant les événements de 
1933 à 1945 (cf. annexe 1). D’une certaine manière, pour 
un certain nombre d’entre nous, c’était l’aboutissement d’un 
long processus qui avait commencé bien des années plus tôt. 
C’est cette problématique muséale qui est traitée dans cet 
article.

	 Lors de la seconde semaine d’ouverture de l’exposition 
«  150 ans de judaïsme belge  » organisée durant le mois de 
janvier 1981 dans les salles prestigieuses de l’Hôtel de ville 
de Bruxelles, un homme d’un âge certain déposa à l’accueil 
un paquet emballé dans du papier journal contenant deux 
bougeoirs en argent et repartit aussitôt, sans se donner la 
peine de visiter l’exposition ce jour-là en tout cas. Aucune 
marque distinctive ne caractérisant ces objets, il ne nous fut 
pas permit d’entamer des recherches qui auraient pu nous 
faire remonter aux ayants-droits ; ces chandeliers sont exposés 
dans la collection permanente avec leur histoire. Une carte 
de couleur blanche accompagnait le don sur laquelle était 
marqué, à la main, au stylo à bille: « en souvenir d’un couple 

Daniel Dratwa
Conservateur

que j’ai caché et qui a disparu ». Aucune autre mention de 
date, de lieu ou de nom ne figurait. En tant que responsable 
de l’exposition, organisée pour le compte du Consistoire 
Central Israélite de Belgique, c’est à moi que les gardiens 
remirent cet étrange paquet qui suscita bien des craintes avant 
son ouverture car un certain nombre d’attentats terroristes 
avaient déjà frappé diverses capitales occidentales. Ce fut ma 
première expérience avec la problématique des objets délaissés 
ou spoliés au cours de la Seconde Guerre mondiale. 
Je m’enquis auprès de membres de ma famille et ils me 
racontèrent que quand ils retrouvèrent en septembre 1944 
leur appartement, celui-ci avait été complètement vidé ; seuls 
les documents, photos de famille, qu’ils avaient pu emporter 
lors de leur fuite, témoignaient de leur passé. La même 
histoire me fut rapportée par les survivants que je rencontrai 
dans le cadre de mon activité de conservateur du Musée Juif 
de Belgique. 
L’exposition sur le peintre Felix Nussbaum organisée au 
Goethe Institut1 du 10 novembre au 18 décembre 1982, 
auquel Hans Schoeman et Arie Goldberg collaborèrent, me 
fit comprendre que les œuvres des artistes Juifs, ayant vécu en 
Belgique pendant la guerre puis disparu, avaient elles aussi très 

1	 Felix Nussbaum Osnabrück 1904 – Auschwitz 1944, Rach 
Verlag pour le compte du Goethe Institut de Bruxelles, Bramsche, 
1982.

Sans l’aide matérielle, le soutien moral et intellectuel apporté, au fil des 
ans, par Georges Schnek (l’’z), jamais je n’aurais pu entreprendre et 
poursuivre ses recherches sur les biens spoliés des Juifs de Belgique. Je lui 
dédie cet article.

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur



 	 36 

conscience de l’engrenage et de l’importance de la spoliation. 
J’y découvris à l’aide d’une note en fin de chapitre qu’Israël 
Schirman4 avait consacré à ce sujet son mémoire de licence à 
l’Université Libre de Bruxelles bien des années plus tôt.
En 1986, un historien de l’université de Gand, Jacques 
Lust publia un article5 sur le sort des peintres belges durant 
la guerre en éclairant le sort particulier réservé aux Juifs. 
Cet article et le livre « Art of the Holocaust  » m’incitèrent 
à mener des recherches plus approfondies en vue de 
réaliser une exposition  : quels documents artistiques ou 
photographiques relatent le sort des Juifs en Belgique entre 
1940 et 1944 et où sont-ils conservés  ? Devant l’étendue 

4	  Israel Schirman, La politique allemande à l’égard des Juifs 
de Belgique, 1940-1944, mémoire de licence en histoire, Université 
Libre de Bruxelles, 1971 : voir le chapitre III.
5	  Jacques Lust, « Joodse beeldende kunstenaars en het 
anti-semitisme in Belgïe (1940-1945) », dans Bulletin trimestriel de 
la Fondation Auschwitz, n°11, mars 1986, pp. 9-34.

probablement été spoliées. Mais parfois le hasard avait permis 
de sauver l’ensemble des œuvres, mais pas l’artiste comme 
dans le cas de Charlotte Salomon, artiste pour laquelle je 
montai une exposition pour le compte du Consistoire Central 
Israélite de Belgique à la Bibliothèque Royale, du 9 septembre 
au 2 octobre 1982, en collaboration avec le Joods Historisch 
Museum d’Amsterdam2, pour le quarantième anniversaire des 
débuts de la déportation.
Au milieu des années 1980, la publication de la première 
thèse de doctorat en Belgique, sur la persécution des Juifs 
en Belgique due à Maxime Steinberg3, nous fit prendre 

2	  Charlotte Salomon : Leben oder Theater ?, éd. Consistoire 
Central Israélite de Belgique, Bruxelles, 1982.
3	  Maxime Steinberg, L’étoile et le fusil, éd. Vie ouvrière, 
Bruxelles, 1983-1986.

Catalogue publié par le Consistoire Central Israélite de Belgique en 1982 - MJB (Inv. )

m u s éOn



 	  37 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

du sujet, faute de moyens et pressés par le temps, nous 
nous sommes intéressés principalement à l’œuvre d’artistes 
réalisée dans « l’antichambre» d’Auschwitz que fut le camp de 
rassemblement installé à la caserne Dossin de Saint-Georges 
(Malines)6. Cela nous permit de découvrir l’histoire de bien 
des œuvres comme celle, par exemple, de la bible illustrée par 
Carol Deutsch pour son fils et conservée par Yad Vashem.
En 1993 et 1994, le Musée Juif de Belgique a recueilli, par 
l’entremise de Paul Wajsbaum d’Anvers, quatre cent quinze 
volumes – uniquement en yiddish – portant les cachets de 
deux bibliothèques de cette ville et du nom d’un donateur, 
avec en plus celui de leur spoliateur  : «  Centrale anti-juive 
pour la Wallonie et la Flandre », dont l’adresse était : n°52, 
rue Philippe de Champagne à Bruxelles  : trois cent quatre-
vingt neuf provenaient de la bibliothèque de l’Agudath Zion 
(fondée en 1906), vingt-cinq de celle de Sfat Zion et un de 
A. J. Schorr avec son adresse Stefaniestrasse, n°10, à Vienne. 
Ce sont vraisemblablement ceux qui restent du lot racheté en 
1948 par le Consistoire Central Israélite de Belgique à l’Office 
de Récupération Economique7 (O.R.E.).
Cette recherche sur la provenance nous entraîna plus avant. 
En effet, en 1995, avec l’ouverture des archives de l’ex-
URSS, Jacques Lust, délégué de l’ORE, découvre en Ukraine 
un rapport concernant les bibliothèques, tant privées que 
publiques, spoliées en Belgique par les nazis. Pour faciliter 

6	 Daniel Dratwa, 1940-1944 :Les années ténèbres. Déportation 
et résistances des Juifs en Belgique, édité par le Musée Juif de 
Belgique, Bruxelles, 1992.
7	 Rapport Final de la Commission d’étude sur le sort des biens des 
membres de la Communauté juive de Belgique spoliés ou délaissés 
pendant la guerre 1940-1945 (cité dorénavant comme Rapport 
final), Services du Premier Ministre, Bruxelles, 2001, pp. 240-241.

Cachet de la Centrale Anti-juive pour la Wallonie et la 
Flandre trouvé dans les livres spoliés

Cachet de la bibliothèque Agudath Zion à Anvers

Cachet de la bibliothèque Sfat Zion à Anvers

Catalogue publié par le Musée Juif de Belgique en 1992	
MJB (Inv. )

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur



 	 38 

étant donné notre sensibilité à cette problématique durant 
cette période, le cas des cinq œuvres peintes par Félix Nussbaum 
entrées dans les collections du Musée Juif de Belgique, nous a 
amené chaque fois à nous poser des questions de provenance; 
ce qui nous fit découvrir les méandres liés à la dispersion des 
œuvres de cet artiste avant et après la Libération. La première, 
une gouache10 peinte à Alassio en 1933, avait probablement 
été exposée à la galerie Dietrich, à Bruxelles, en 193511; elle est 
passée par plusieurs intermédiaires dont seuls deux nous sont 
connus : outre la galerie, en Flandres, où nous l’avons acquise, 
cette dernière l’avait emportée lors des enchères du 25 juin 
1990 d’un lot multiple sous le numéro 787 à la salle de vente 
publique Van Langenhove à Gand12 qui a disparu en 2009. 
Quant au vendeur, c’était un citoyen de la ville qui a toujours 
refusé de nous parler. 
La gouache sur papier13 et les deux aquarelles14 représentant 
des vues de Bruxelles de sa terrasse furent achetées en un lot, 
face au Musée Nussbaum d’Osnabrück, à un diamantaire 
anversois, J. S., qui les tenait de l’ingénieur Roger-David Katz 
(Lomza, 1906 - Bruxelles, 1985) : tous deux étaient membres 
de la Fédération Nationale des Anciens Combattants et 

10	 N° 167 du catalogue raisonné du Musée Nussbaum.
11	 Nous remercions Inge Jaehner, la directrice du musée 
d’Osnabrück, pour la consultation des sources.
12	 Nous remercions M. Beckers pour ses informations.
13	 N° 209 du catalogue raisonné du Musée Nussbaum.
14	 N° 375 et N° 376 du catalogue raisonné du Musée 
Nussbaum.

la récupération, il nous demanda de lui faire parvenir des 
informations concernant les marques distinctives des diverses 
bibliothèques publiques juives estampillées dans les livres. 
Nous dénombrerons une quinzaine de bibliothèques créées 
par les organisations juives avant 1940 et publierons bien 
des années plus tard le fruit de ce travail avec la reproduction 
des cachets d’appartenance8. L’ensemble des informations 
récoltées par Jacques Lust et mon propre travail me permit 
d’alerter la communauté scientifique internationale sur 
l’ampleur de la spoliation (estimation de la perte  : 400.000 
volumes) des bibliothèques juives tant privées que publiques 
lors des colloques tenus à Vienne le 23 avril 2004 et à 
Washington9 en novembre 2004. Ces recherches me firent 
désigner comme expert en judaica par le gouvernement 
belge et me permirent de participer aux délégations belges 
des conférences internationales qui eurent lieu à Vilnius en 
2000 et à Prague en 2009. Georges Schnek, président du 
Consistoire Central Israélite de Belgique et président de notre 
musée, marqua son vif intérêt sur le sujet des biens spoliés en 
participant, quant à lui, aux conférences de Washington en 
1998 et de Vilnius.

8	 Daniel Dratwa, « Note sur les fonds en yiddish dans les 
bibliothèques belges à thème juif », dans Les Cahiers de la Mémoire 
Contemporaine, Bruxelles, n°8, 2008, pp. 233-240.
9	 Daniel Dratwa, « The Plunder of Jewish-Owned Books and 
Libraries in Belgium », dans Vitalizing Memory, Association of 
American Museums, Washington, 2005, pp.143-145.

Felix Nussbaum, Homme et statue, gouache sur papier, 1935 - MJB (Inv. 05753)

m u s éOn



 	  39 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Résistants Armés Juifs de Belgique15. Katz avait acquis celles-
ci, parmi d’autres16, du dentiste Grosfils et de Billetstraet, amis 
de l’artiste, qui ont préservé une grande partie de l’œuvre de 
Nussbaum et une importante documentation17, vendue dans 
les années 1970 à la Fondation Nussbaum d’Osnabrück. 
Malgré le fait que cette gouache ait été publiée, depuis quinze 
ans, dans le catalogue18du musée consacré à l’artiste et que les 
œuvres de notre collection de Nussbaum soient répertoriées 
dans le catalogue raisonné publié sur internet19, nous n’avons 
jamais été approché par les ayants-droits.
Notre gouache du port d’Ostende20 de 1935 aurait été vendue 
par Nussbaum lors de son exposition au Salon de lecture du 
Casino d’Ostende en août 193621 et conservée pendant plus 
d’un demi-siècle par un habitant de la ville, mais nous n’en 
avons aucune preuve, avant sa vente une première fois au Palais 
des Beaux-Arts de Bruxelles où elle ne trouva pas preneur22 ; 
et quelque mois plus tard lors d’une vente publique à Paris où 
nous l’avons emportée23.

	 De même, les archives et les tableaux d’ancêtres de la 
famille Sulzberger, donnés en 1991 par Nicole Cahen, nous 
laissèrent perplexe. Ils appartenaient à Max Sulzberger, 
directeur de la Bibliothèque Royale, et à sa femme qui 
furent déportés à Auschwitz, à la suite de la dénonciation du 
bourgmestre de Heist, par le  transport n°XXVI du 31 juillet 
1944 dont ils ne revinrent pas. Certaines de ces œuvres furent 
parmi celles qui furent retrouvées par la sœur du disparu, 
Suzanne Sulzberger (1903-1990), professeur d’histoire de 
l’art à l’ULB, contrairement à une importante partie de leur 
collection.
Comme en Belgique cette question des biens spoliés n’a 
jamais été portée devant les tribunaux24, nous avions espéré 
en acquérant une soupière (?) en argent, avec une dédicace 
historique, offerte à la famille des diamantaires anversois 

15   Daniel Dratwa, « Le génocide et ses mémoires en Belgique : 
première approche » dans Le Monde Juif, n°150, janvier-avril 1994, 
Paris, pp. 92-93.
16   Voir ses dons au Musée Yad Vashem ainsi que les dons 
de David Susskind et Charles Knoblauch au même musée en 
consultant le catalogue raisonné du Musée Nussbaum.
17   Notre échange de messages avec la directrice Inge Jaehner du 9 
au 23 août 2012.
18   Karl Georg Kaster (ed.), Felix Nussbaum: art defamed, art in 
exile, art in resistance, Rasch Verlag, Bramsche, 1997, p.168.
19   Voir http://www.felix-nussbaum.de/werkverzeichnis/archiv.
php?lang=en& 
20   N° 11831 de notre inventaire.
21   Mais personne n’en a gardé la trace à notre connaissance.
22   Lot n°199 de la vente du 22/6/2010 du catalogue de Brussels 
Art Auctions.
23   Lot n°35 de la vente du 26/1/2011 du catalogue de 
EuropAuction.
24    Le 12 septembre 2012, le Consistoire Central Israélite 
de Belgique (CCIB) a porté plainte pour recel à la police de 
Bruges concernant un livre spolié retrouvé en Allemagne en 1945. 
C’est sans doute un des 824 livres offert au CCIB en 1949 par 
l’association Jewish Cultural Reconstruction. Volé à une date 
indéterminée, il a été retiré de la vente publique à Bruges du 5 
octobre 2012 chez Van de Wiele où il portait le numéro 32 et cédé 
à notre institution grâce à un généreux mécène. 

Tolkowsky que nous pourrions établir une jurisprudence en 
nous faisant condamner ! Malheureusement, nous ne sommes 
pas encore parvenus à convaincre les descendants, avec qui 
nous sommes en contact, car l’objet, selon le témoignage de 
Gabriel Tolkowsky, a été volé dans leur appartement lors de 
leur exode en 1940.

	 Parmi les œuvres liées à la guerre appartenant à notre 
collection, on peut citer : un dessin25 d’Irène Spicker exécuté 
à la caserne Dossin en 1943 offert par le docteur Albert Gleis, 
interné comme elle, avec l’accord de l’artiste ; trois dessins26 
prémonitoires réalisés vers 1943 par Tony Wolfskel-Simon et 
transmis avant son décès; une marionnette27 pour la pièce 
Thÿl Uylenspiegel confectionnée par Lon Landau à la caserne 
Dossin et donnée par sa fiancée ; sans oublier une série de six 
livres religieux28 in-folio remis en 2010 à notre musée par la 
fille du propriétaire d’une famille orthodoxe déportée dont le 
nom n’a pas été retrouvé malgré nos recherches. Enfin l’objet 

25   N° 02036 de notre inventaire.
26   N° 02031-02032-02034 de notre inventaire.
27   N° 03936 de notre inventaire.
28   N° 10922-10923-10924 de notre inventaire.

Felix Nussbaum, Le port d’Ostende, aquarelle, 1935 - MJB (Inv. 11831)

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur



 	 40 

le plus émouvant de nos collections est sans doute le vélo29 
d’enfant de Jacqueline Bernheim, encore emballé, légué par 
sa mère qui a survécu à Auschwitz contrairement à sa fille.

	 Pour faire œuvre utile, nous publions en annexe la 
liste des artistes juifs de Belgique durant la Shoah dont les 
œuvres ont été spoliées et qui méritent donc une attention 
particulière, si certaines réapparaissaient dans les années à 
venir.

Dans les collections publiques30

	 à partir du milieu des années 1990, sous l’influence du 
Congrès Juif Mondial et de l’attention portée à ce sujet par le 
gouvernement Clinton, l’ampleur de la spoliation sauta aux 
yeux de tous et on découvrit que le nombre de pays touchés 
par ce problème était bien plus élevé que les pays européens 
de la confrontation : par exemple la Suisse et Israël. Dès lors à 
partir des principes définis lors de la conférence internationale 
de Washington en novembre 1998, la question des biens 
spoliés et en particulier des œuvres d’art fit la une des médias ; 
l’opinion publique, dans de nombreux pays, contraignit les 
gouvernants à entreprendre des enquêtes approfondies.

29   N° 11855 de notre inventaire.
30   Une version plus étendue a été publiée dans Daniel 
Dratwa, « La question de la spoliation des biens juifs dans les 
musées belges », dans L’invitation au musée, courrier du Patrimoine 
culturel de la Communauté française,n°25, 2011, pp. 25-29.

Pour la Belgique, la Commission d’étude sur le sort des biens 
des membres de la Communauté juive de Belgique spoliés ou 
délaissés pendant la guerre 1940-194531, créée en 1997, a pu 
déterminer, avec la collaboration de certaines institutions32, 
dans son rapport final33 que : « Sur un total de 639 pièces, sans 
distinction d’origine, et cédées aux musées par l’O(ffice) de 
R(écupération) E(conomique), 298 objets sont de provenance 
juive non identifiée et de provenance inconnue. 

31   Elle sera nommée dans la suite du texte « commission 
d’étude ».
32   Les institutions qui ont collaboré avec la commission d’étude 
sont les suivantes : Musées Royaux des Beaux-Arts, Bruxelles ; 
Musées Royaux d’Art et Histoire, Bruxelles ; Bibliothèque Royale 
de Belgique, Bruxelles ; Archives générales du Royaume, Bruxelles; 
Institut Royal Belge des Sciences Naturelles, Bruxelles ; Musée Royal 
d’Afrique Centrale, Tervuren ; Musée Royal de l’Armée et d’Histoire 
Militaire, Bruxelles ; Musée Juif de Belgique, Bruxelles ; Maison 
d’Erasme, Bruxelles ; Koninklijk Museum voor Schone Kunsten, 
Anvers ; Rubenshuis, Anvers ; Museum Mayer Van den Bergh, Anvers ; 
Museum Plantin-Moretus, Anvers ; Provinciaal Museum Sterckshof-
Zilvercentrum, Anvers ; Museum Vleeshuis, Anvers ; Stedelijk Museum 
voor Schone Kunsten, Gand ; Museum Groeninge, Bruges ; Musée d’Art 
moderne et d’Art contemporain, Liège ; Katholieke Universiteit Leuven, 
Louvain ; Museum Van der Kelen-Mertens, Louvain ; Stedelijk 
Museum Wuyts-Van Campen en Baron Caroly, Lier ; Musée des 
Beaux-Arts, Tournai ; Stedelijk Museum Hof van Busleyden, Malines 
et Autoworld, Bruxelles et Leuze
33	 Services du Premier Ministre, ibid., p. 433

Vélo de Jacqueline Bernheim (Bruxelles, 11 mai 1938 - Auschwitz, mai 1944) - MJB (Inv. 11855)

m u s éOn



 	  41 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Le président Jacques Chalhon dans la synagogue de rite portugais d’Anvers en 
octobre 1944 - MJB (Inv. 10354)

Une des photos prises par le collaborateur Xavier Rensing lors du pogrom d’Anvers le 14 avril 1941 - MJB (Inv. 03892)

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur



 	 42 

après bien des démarches par les Russes35. Il est vrai aussi qu’un 
tiers des cent dix millions d’Euros spoliés aux juifs de Belgique 
et dormant sur de multiples comptes de diverses institutions 
belges, a été mis à la disposition de la commission  ; ils ont 
indemnisé, après plus de soixante ans, grâce à ces mêmes 
recherches, des milliers de citoyens ; le solde restant a permis 
de créer une fondation d’utilité publique36  : la Fondation du 
Judaïsme de Belgique.

Analyse critique des travaux de la Commission d’étude

	 Les deux enquêtes de la commission d’étude étaient basées 
dans le meilleur des cas sur les inventaires des acquisitions 
pour la période 1933-1960 des vingt-quatre institutions qui 
y ont collaboré volontairement. Peut-on parler alors d’étude 
approfondie?
D’une part, l’étude basée sur la bonne volonté des institutions 
se basait naïvement sur la collaboration de tous ceux qui ont été 
approchés; or, nous connaissons au moins deux institutions, 
n’ayant pas participé à l’étude, avec des salles d’exposition 
ouvertes au public, détenant des judaica qui ne peuvent 
donner une explication satisfaisante sur leur provenance37. En 
effet, une recherche de provenance complète est demandée 
par le code de déontologie de l’ICOM38 et chaque musée qui 
acquiert par quelque mode que ce soit39 une œuvre ou un 
objet devrait toujours soumettre ce dernier à une recherche, 
telle que définie dans les Guidelines Concerning the Unlawful 
Appropriation of Objects During the Nazi Era publiée par 
l’American Association of Museums voici dix ans. Aujourd’hui 
la recherche fédérale liée à la Commission d’étude a disparu 
et, semble-t-il, seuls quelques individus isolés, sans grand 
soutien, continuent dans l’ombre alors que le problème est 
toujours patent.

Conclusion provisoire

	 Les œuvres qui n’ont pas un « pedigree » impeccable 
devraient être mises par exemple sur un site web, géré par une 
institution indépendante des autorités de tutelle (voir www.
lootedart.org) et, si cela n’est pas réalisable, par l’institution 
détentrice comme par exemple les Musées Royaux des Beaux-
Arts de Belgique :
http://www.fine-arts-museum.be/site/FR/frames/F_avis.html 
ou le Metropolitan Museum :
http://www.metmuseum.org/collections/search-the-
collections?ft=*&deptids=52. 

35   Jean-Philippe SCHREIBER « Les archives du judaïsme belge 
conservées à Moscou », Cahiers de la Mémoire contemporaine, 
n° 2, 2000, pp.145-161.
36   Sur la polémique liée aux objectifs de cette fondation voir Jean-
Philippe Schreiber, « Le « hold-up du siècle » : l’affaire des biens 
spoliés (1997-2001) » dans Points Critiques, H.S., mars 2012, pp. 
40-57.
37   Le fait qu’elle nous appelle pour les aider à l’identification des 
objets n’entre pas dans la problématique de la provenance.
38   Articles 2.2 et 2.3 du Code de Déontologie de l’ ICOM pour les 
musées, Paris, 2006, p.3 
39   Acquisition via un marchand, une donation, par échange… 

Sur un ensemble de 331 pièces recensées dans les institutions 
culturelles, œuvres cédées par l’ORE inclues, la Commission 
d’étude des biens juifs a compté :
-26 objets de provenance inconnue : 15 peintures, 2 sculptures, 
6 pièces d’argenterie, 2 rouleaux de Torah et 1 badge.
-298 objets de provenance juive non identifiée  : 292 pièces 
archéologiques, 3 horloges, 2 peintures, 1 lot d’archives 
(environ 200 documents).
-7 pièces d’origine juive identifiée : 1 drapeau et une hampe, 
1 lot de livres (environ 460 ouvrages), 2 peintures, 1 tapisserie 
et 1 tapis.
Sous un inventaire à la Prévert, existe pour chacun de ces 
331 objets une histoire. La suivante sera exemplative. Un des 
rouleaux de Torah identifié par la commission a été donné 
par l’Auditorat Militaire à la Bibliothèque Royale à la fin de 
la procédure contre un collaborateur belge ; comme plusieurs 
rouleaux de Torah ont été pillés dans les synagogues belges 
à divers moments, jusqu’à aujourd’hui, le propriétaire reste 
inconnu. 

	 Dans la note préparée par le gouvernement belge et 
distribuée aux délégués de la Holocaust Era Assets Conference 
tenue à Prague du 26 au 30 juin 2009, on peut lire que le 
Ministre-président de la Région Bruxelles-Capitale, Charles 
Picqué, a remis en 2002 à des ayants-droits, deux des trois 
horloges et un livre. Après la conférence de Prague, le 4 
décembre 2009, un tableau d’Antone Carte retrouvé aux 
USA a été rendu à une famille de la région bruxelloise par 
l’ambassadeur Gutman et le ministre des Entreprises Van 
Quickenborne lors d’une cérémonie solennelle tenue au 
Musée Juif de Belgique.
 
	 Après une dizaine d’années de recherches, voilà tous les 
objets matériels qui ont pu être rendus34 sans parler bien sûr 
des archives juives et autres spoliées par les nazis et rendues 

34   à la fin des années 40, l’ORE avait restitué à leurs anciens 
propriétaires juifs 73 œuvres d’art récupérées à l’étranger selon le 
Rapport Final, p.241

m u s éOn



 	  43 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 C’est ce que nous nous engageons à faire dès que nous 
pourrons techniquement mettre en ligne l’ensemble de notre 
collection. Car tous nous devons aux victimes et à leurs 
ayants-droits une transparence aussi complète que possible, 
qui seule dégagera nos institutions des soupçons qui pèsent 
sur elles comme l’a si bien montré le professeur André Gob40.

ANNEXE 1

Resolution on looted art passed at the General Meeting of the 
Association of European Jewish Museums held on Monday, 20 
November 2006 at The Jewish Community Centre, Venice 

At the General Meeting of the Association of European Jewish 
Museums held on Monday, 20 November 2006 at The Jewish 
Community Centre in Venice, the following resolution regarding 
looted art was passed unanimously: 
AEJM conference, Venice, November 2006 
Acknowledging that several Jewish museums in Europe have 
carried out provenance research of their holdings during the last 
years the participants to the Venice conference of the Association 
of the European Jewish Museums (AEJM) in November 2006 
recommend to European Jewish museums to sign the following 
resolution concerning provenance research (history of ownership), 
and consequently the return of works of art, works of applied art, 
Judaica, Books, Manuscripts, archival material, ephemera and 
household articles formerly belonging to pre-war owners. 
In developing a consensus on principles to assist in resolving 
issues relating to Naziconfiscated works of art, works of applied 
art, Judaica, Books, Manuscripts, ephemera, and household 
articles the AEJM recognizes that among the participating 
Jewish museums there are differing legal systems depending on 
the nations they are located in and that countries act within the 
context of their own laws. 
The subject matter of the resolution is the identification and 
discovery of 
• unlawfully appropriated objects that may be in the custody of 
European Jewish museums and the restitution of these objects to 
their former owners or their respective heirs 
• unconsciously acquired objects of dubious provenance 
• inherited holdings of not identified provenance including long-
term loans and donations 

40   A. Gob, Des musées au-dessus de tout soupçons, Paris, Armand 
Colin, 2007, 352 p.

AEJM acknowledges that during World War II and the years 
following the end of the war, much of the information needed 
to establish provenance information and prove ownership was 
dispersed or lost. AEJM therefore agrees that both full and 
associate members of the Association are required to follow the 
Washington Principles in regard to their own collections and to 
strive to : 
(1) identify all objects in their collections that were issued/created 
before 1946 
(2) reasonably consider gaps or ambiguities in provenance in the 
light of the passage of time and the circumstances of the Holocaust 
era 
(3) make available object and provenance (history of ownership) 
information on those objects and make this information accessible 
to potential rightful owners or their heirs 
(4) publicise works of art, applied art, Judaica, Books, 
Manuscripts, ephemera, and household articles that are found to 
have been confiscated by the Nazis and not subsequently restituted 
in order to locate their pre-War owners or their heirs 
(5) take steps to achieve a just and fair solution in cases where 
the pre-War owners of works of art, applied art, Judaica, Books, 
Manuscripts, ephemera, and household articles that are found 
to have been confiscated by the Nazis and not subsequently 
restituted, or their heirs, can be identified, recognising this may 
vary according to the facts and circumstances surrounding a 
specific case 
(6) take steps to achieve an appropriate solution in cases where 
the pre-War owners of works of art, applied art, Judaica, Books, 
Manuscripts, ephemera, and household articles that are found to 
have been confiscated by the Nazis, or the heirs of the owners, can 
not be identified 
(7) give priority to continuing provenance research as resources 
allow. 
An annual report on progress in provenance research is required 
to be submitted by full and associated members prior to the 
AEJM conference.

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur



 	 44 

m u s éOn

C
O

LL
.

N
O

M
P

R
EN

O
M

LI
EU

 D
E 

N
A

IS
SA

N
C

E
D

AT
E 

D
E 

N
A

IS
SA

N
C

E
A

N
N

EE
 D

A
R

R
IV

EE
LI

EU
 D

E
T

R
AV

A
IL

IN
T

ER
N

EM
EN

T
LI

EU
 E

T
 D

AT
E 

D
EC

ES
R

EM
A

R
Q

U
E

4
AB

ER
BA

C
H

M
ar

ku
s

   
   

Ta
rn

ow
19

03
19

38
B.

M
.

Au
s. 

IX

2
AW

R
ET

Ar
ie

l
   

   
Lo

dz
19

10
19

28
G

-B
.

M
.2

1.
01

-1
6.

10
.4

3
-

V
it 

au
x 

U
SA

1
BE

K
EF

FI
G

yo
rg

y
   

   
Sz

eg
ed

19
01

19
31

B.
M

.0
2.

12
.4

2-
19

.0
4.

43
Au

s. 
Z

D
ép

ôt
 F

M
C

1
BL

AN
ES

D
av

id
   

   
Am

ste
rd

am
18

96
19

24
A.

-
A.

 1
96

7

4
BU

C
H

O
LZ

Sc
he

in
dl

a
   

   
G

az
al

ow
18

95
19

30
A.

M
.

Au
s. 

X
IV

1
C

AH
EN

Al
fre

d
   

   
Li

èg
e

18
64

-
L-

B.
-

?

1
C

O
H

EN
Sa

ra
h

   
   

Lo
nd

re
s

19
08

19
18

B-
At

.
-

B.
 1

97
0

4
C

RO
N

H
EI

M
K

ur
t

   
   

Be
rli

n
18

92
19

32
A.

-
?

1
D

E 
G

O
EY

E
M

ic
he

l
   

   
An

de
rle

ch
t

19
00

-
B.

M
.0

3.
09

.4
3-

04
.0

9.
44

B.
 1

95
8

1
D

EU
T

SC
H

C
ar

ol
us

   
   

An
ve

rs
18

94
-

A-
B

M
.

Au
s. 

X
X

II
B

1
FL

EI
SC

H
AC

K
ER

Lé
op

ol
d

   
   

Fe
lsb

er
g

18
82

19
39

B.
-

B.
 1

94
6

1
FR

AJ
ER

M
AU

ER
W

ol
f

   
   

C
ze

sto
ch

ow
a

18
86

19
21

B.
M

.
Au

s. 
X

X
I

4
FR

IE
D

M
AN

Et
ie

nn
e

   
   

Pe
st

19
08

19
28

B.
-

?

4
FR

IE
D

M
AN

Sa
m

ue
l

   
   

N
ag

ys
zo

le
os

18
99

19
29

B.
M

.
Au

s. 
X

X
V

I

4
G

EO
RG

Eu
ge

n
   

   
V

ie
nn

e
18

88
19

40
B.

-
?

2
G

RU
N

EW
AL

D
K

la
us

   
   

Ba
rm

en
19

21
19

40
B.

M
.2

5.
10

.4
3-

06
.0

1.
44

?

1
IA

N
C

H
EL

V
IC

I
Id

el
   

   
Le

ov
a

19
09

19
27

B.
-

-
V

it 
en

 F
ra

nc
e

4
K

EI
Z

ER
N

at
ha

n
   

   
Am

ste
rd

am
19

01
19

32
M

.
M

.
Au

s. 
V

4
K

O
H

S-
PH

IL
IP

Er
na

   
   

Bu
ca

re
st

18
98

19
39

B.
-

?

2
K

O
K

Le
o

   
   

An
ve

rs
19

23
-

A 
-A

m
.

W
.?.

08
.4

2-
04

.0
9.

44
Eb

en
se

e 
12

.0
5.

19
45

1
LA

N
D

AU
Lé

on
   

   
An

ve
rs

19
10

-
A-

B
M

.2
2.

01
.4

3-
.0

4.
04

.4
4

Be
rg

en
 B

el
se

n 
19

45
4

LE
W

I
Lé

on
   

   
An

ve
rs

19
09

-
T.

-
A.

 1
97

6

1
LE

W
I

K
ur

t
   

   
Es

se
n

18
98

19
35

B.
M

.1
7.

06
-0

4.
09

.4
4

B.
 1

96
3

4
LI

C
H

T
EN

T
H

AL
-

LI
N

D
EN

Er
ic

h
   

   
Be

rli
n

18
85

19
35

B.
-

?

   
 4

LO
W

E
Au

gu
ste

  L
ei

pz
ig

18
72

19
28

B.
-

?

   
 1

M
IL

BA
U

ER
Sa

m
ue

l
   

Va
rs

ov
ie

18
93

19
05

B.
-

?

   
 1

N
U

SS
BA

U
M

Fé
lix

   
 O

sn
ab

rü
ck

19
09

19
35

B.
M

.
Au

s. 
X

X
V

I

   
 1

O
C

H
S

 Ja
cq

ue
s

N
ic

e
18

83
18

93
L.

Br
. 1

5 
m

oi
s M

.0
5.

07
.4

4-
07

.0
9.

19
44

L.
 1

97
1



 	  45 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Annexe 2  
ARTISTES JUIFS SOUS 
L’OCCUPATION EN 
BELGIQUE

Note.

Etablir une liste telle que 
celle-ci, malgré ses lacunes, 
nécessite de nombreuses sources 
d’informations. 
Les lecteurs intéressés par les autres 
pièces documentaires sont invités à 
s’adresser par écrit au Conservateur 
du Musée Juif de Belgique.

EXPLICATIONS DU TABLEAU

coll. : collection

1.	 une œuvre au moins dans 
les collections du Musée 
Juif de Belgique 

2.	 une œuvre au moins dans 
une collection publique 

3.	 une œuvre au moins dans 
une collection privée 

4.	 tout lecteur connaissant 
une œuvre au moins de 
cet artiste est prié de se 
manifester auprès du 
Musée 

A.: ANVERS.
Am : AMSTERDAM.
Arr.: ANNEE D’ARRIVEE EN 
BELGIQUE
At. : ATH.
Aus. : AUSCHWITZ.
B: BRUXELLES.
Br. : BREENDONCK.
G. : GENT.
L. : LIEGE.
M. : MALINES.
P. : PARIS.
Pr. : PRISON.
T. : TURNHOUT.
TRAV : LIEU DE TRAVAIL EN 
Belgique.

Les numéros en chiffres romains 
donnent l’ordre de départ des 28 
convois.

n° 4 - Décembre 2012état de la question des biens spoliés et recherches sur la provenance (...) { par Daniel Dratwa, conservateur

   
 1

O
C

H
SE

-M
AY

ER
Lo

ui
se

Br
ux

el
le

s
18

84
-

B-
P.

D
ra

nc
y

Au
s. 

19
44

   
 1

PE
IS

ER
K

ur
t

An
ve

rs
18

87
-

B.
-

B.
 1

96
2

   
 2

PL
AT

EK
Fa

jg
a

Va
rs

ov
ie

18
99

19
35

B.
M

.
Au

s. 
X

X
V

I

   
 1

PR
EC

H
N

ER
Lo

tte
U

ke
rm

un
de

18
79

19
38

B.
Po

rt
ic

i 1
96

7

   
 3

R
AF

FE
LD

Ja
cq

ue
s

Va
rs

ov
ie

19
20

19
25

B.
M

.
Au

s. 
X

X
I

D
éc

éd
é 

à 
B.

   
 2

R
AT

K
O

W
SK

I-
W

AN
G

EN
H

EI
M

An
ne

lie
se

Be
rli

n
19

03
19

39
A-

B.
-

N
ew

-Y
or

k1
99

4

   
 3

RO
SE

N
BE

RG
Su

ste
in

d
Va

rs
ov

ie
18

86
19

20
B.

M
.

Au
s. 

X
X

II
I

   
 3

RO
T

SC
H

IL
D

Ad
al

be
rt

C
lu

j
19

07
19

34
A-

B.
-

?

   
 1

SC
H

IR
R

EN
Fe

rd
in

an
d

An
ve

rs
18

72
-

B.
-

B.
 1

94
4

   
 1

SC
H

O
N

BE
RG

Ru
do

lf
Fo

re
st

19
01

-
B.

-
Fu

sil
lé

   
 1

SI
M

EL
O

V
IC

IU
S

K
op

el
Sh

ad
va

19
00

19
27

G
.

M
.1

4.
12

.4
2-

30
.0

6.
43

Au
s. 

X
X

I

   
 4

SI
M

O
N

Zo
lta

n
C

lu
j

19
08

19
29

B.
-

?

   
 1

SI
M

O
N

-W
O

LF
SK

EH
L

To
ny

M
ai

nz
18

93
19

35
G

.
-

St
 Id

es
ba

ld
 1

99
1

   
 1

SP
IC

K
ER

Ir
èn

e
Be

rli
n

19
21

19
39

B.
M

.1
8.

05
.4

3-
04

.0
9.

44
-

V
it 

au
 U

SA

   
 1

ST
EI

N
-P

R
EC

H
N

ER
Lo

tte
U

ke
rm

on
de

18
79

19
38

B.
-

B.
 1

96
7

   
 4

SZ
W

AR
C

Ab
ra

ha
m

Pi
ot

rk
ow

18
94

19
22

A.
-

?

   
 4

SW
AR

Z
Eu

ge
n

St
ro

pk
ov

19
21

19
37

A.
-

?

   
 1

TO
U

R
K

EL
TA

U
B-

BE
R

M
AN

E
Fl

or
a

Lo
dz

18
97

19
20

B.
-

Fr
ib

ou
rg

 1
98

2

   
 4

VA
N

 JA
AP

Pe
te

r
V

ie
nn

e
18

91
19

36
B.

-
?

   
 1

Z
U

C
K

ER
Ad

ol
f

An
ve

rs
19

12
-

A.
Pr

.0
9.

11
.4

0-
08

.0
3.

41
-

D
éc

éd
é 

en
 Is

ra
el

   
 2

W
O

LF
M

au
ric

e
Br

ux
el

le
s

19
02

-
B.

Si
eg

bu
rg

.1
0.

41
M

au
th

au
se

n 
1.

06
.4

2-

•



m u s éOn

 	 46 

Archives de la Ville de Bruxelles (AVB), Collection Affiches juives, n°131. Représentation donnée par la « Scène ouvrière » Journée de 
Ville et Homme de Masse à la Maison du Peuple le 20 novembre 1926.



n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR

 	  47 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Guide des Sources pour l’Histoire Juive en Belgique
		  Découverte d’une Collection Oubliée :	 		

les « Affiches Juives » de la Ville de Bruxelles

Pascale Falek Alhadeff
Archives générales du Royaume

	 Les Archives générales du Royaume et Archives de l’État 
dans les provinces (Archives de l’État – AÉ) se consacrent 
depuis septembre 2011 à un nouveau projet: un guide 
d’archives relatives à l’histoire du judaïsme et des populations 
juives en Belgique aux XIXe et XXe siècles1. Ce projet vise 
d’une part à identifier les sources existantes relatives au 
judaïsme et aux populations juives en Belgique et, d’autre 
part, à découvrir de nouveaux fonds. En sortant des archives 
de l’oubli nous offrons de nouvelles pièces aux historiens, leur 
permettant d’affiner leurs analyses et d’approfondir le champ 
des connaissances historiques.

	 Malgré l’existence de quelques outils de recherche 
ébauchant un aperçu sommaire des sources disponibles, 
il faut reconnaître que les fonds d’archives concernant 
l’histoire des Juifs en Belgique sont mal connus. Il est difficile 
d’obtenir une vue d’ensemble des fonds et collections 
conservées et éparpillées au sein de diverses institutions. En 
outre, la plupart de ces institutions ciblent leurs actions et 
recherches sur des sujets ou sur des périodes particulières de 
l’histoire de la population juive en Belgique. Si l’on excepte 
quelques publications et la notice rédigée par Jean-Philippe 
Schreiber dans le Guide des sources pour l’étude de la Belgique 
contemporaine2, il n’existe pas d’instruments de travail globaux 
et mis à jour permettant d’éclairer le chercheur sur l’histoire 
des Juifs en Belgique. Ce guide est destiné à combler cette 
lacune et à donner une plus grande visibilité aux riches archives 
concernant la communauté juive conservées par les Archives 
de l’État, le Palais royal, le Ceges/Soma, le Musée Juif de 
Belgique pour ne citer que quelques institutions. 

1	 Ce projet est réalisé par deux chercheurs, Gertjan Desmet et 
moi-même
2	 J.-Ph. Schreiber, « Joodse Gemeenten, instellingen en
organisaties », in P. Van Den Eeckhout et G.Vanthemsche
(éds.), Bronnen voor de studie van het hedendaagse België 19e-20e eeuw, 
VUB Press, Bruxelles, 3e éd., 2003, pp. 1027-1048.

Un outil pour les chercheurs professionnels et 
« amateurs »

	 Ce guide ne s’adresse pas seulement aux historiens 
professionnels. Il vise un public plus large, tant au niveau 
national qu’international. L’histoire des familles passionne 
les foules plus que jamais. Par ailleurs, nos sociétés modernes 
sont en perte de repères, notamment culturels et identitaires. 
Ce guide facilitera les recherches historiques et généalogiques 
relatives aux populations juives en Belgique et proposera de 
nouvelles pistes de recherche.

Un devoir de mémoire

	 Les archives relatives aux événements dramatiques qui 
ont touché nos régions pendant la Seconde Guerre mondiale 
jouent un rôle essentiel dans ce devoir de mémoire, dans 
l’étude de l’histoire de nos sociétés et la préservation de nos 
idéaux démocratiques. C’est pourquoi nous devons tout 
mettre en œuvre pour conserver dans les meilleures conditions 
possibles les archives liées aux persécutions nazies. Ce guide 
facilitera leur ouverture à la recherche et les fera connaître 
d’un plus large public.

Un instrument facilitant la recherche

	 En plus du guide papier, les informations seront 
également disponibles en ligne. Les recherches s’effectueront 
par mot-clé, en full-text dans le document pdf et via la base 
de données informatiques. Ce guide a la particularité de 
classer les fonds par type de producteur, quel que soit leur 
lieu de conservation. Ce système est d’autant plus important 
que les documents sont dispersés. Le chercheur pourra 
immédiatement trouver les références souhaitées, instruments 
de recherche correspondants, lieux de conservation, mais aussi 
le volume des archives concernées et leurs conditions d’accès. 



 	 48 

Ce guide permettra aux chercheurs de gagner énormément de 
temps. Enfin, il facilitera les recherches transversales et l’usage 
de sources multiples.

Collaboration avec d’autres institutions scientifiques

	 Si les Archives de l’État ont initié ce projet, celui-ci ne 
pourra être mené à bien qu’avec la collaboration d’autres 
institutions scientifiques, dont l’expertise en la matière n’est 
plus à démontrer. Celles-ci nous ont ouvert leurs portes, leur 
personnel nous a consacré du temps et de l’énergie. L’échange 
d’informations est crucial et consubstantiel au succès de ce 
travail. Sans les conseils avisés des chercheurs et archivistes des 
Archives de l’État dans les Provinces, Archives de la Ville de 
Bruxelles, Musée Juif de Belgique, CEGES/SOMA, Kazerne 
Dossin, Archives provinciales, Fondation pour la Mémoire 
contemporaine, Archives de l’ULB, Service des Victimes de 
Guerre et bien d’autres, ce guide n’aurait pu prendre forme. 
Par ailleurs, il nous faut souligner le rôle joué par le comité 
d’accompagnement de ce projet, aiguillant avec expertise les 
recherches en cours. Que soient ici sincèrement remerciés les 
professeurs et docteurs Frank Caestecker, Julien Klener, Anne 
Morelli, Philippe Pierret, Jean-Philippe Schreiber, Pierre-
Alain Tallier, Rudi Van Doorslaer et Karel Velle.

Des sources de type varié

	 Le type de sources à proprement parler varie grandement. 
On trouve de la correspondance, des notes, des documents 
administratifs, des documents d’identité, des photographies, 
des plans, des cartes, des affiches, des pamphlets et des 
croquis. Les sujets traités reflètent la diversité de la vie juive 
en Belgique sur plus de deux siècles. 

	 Les dossiers touchant au culte sont incontournables 
pour toute la période étudiée. Ils nous offrent une vue 
précise de l’organisation du culte israélite, on y notera 
notamment des plans de synagogues, traces de donations 
effectuées, listes des membres et fidèles, état des travaux 
et aménagements des bâtiments cultuels. Ces sources sont 
dispersées dans divers fonds et centres d’archives. Si le culte 
est un sujet essentiel, un autre angle d’approche tout aussi 
important doit également être souligné  : la migration. Les 
dossiers individuels de la Police des Étrangers constituent 
une source extrêmement riche en la matière.3 D’autres 
fonds les complètent et permettent d’analyser les processus 
migratoires sous diverses facettes. Les archives des parquets 
du procureur du roi à Bruxelles, Anvers et Liège, recèlent des 
informations sur les migrants suspectés de «  subversion  ». 
Les archives du parquet de Bruxelles sont conservées aux 

3	 F. Plisnier et F. Caestecker, Inventaire des archives 
du Ministère de la Justice Administration de la Sûreté publique (Police 
des étrangers) Dossiers généraux : deuxième versement 1930-1960, 
Bruxelles, AGR, 2008. F. Caestecker, F. Strubbe et P.-A. 
Tallier, Les dossiers individuels des étrangers produits par la Sûreté 
publique (Police des Etrangers) (1835-1943), Bruxelles, Jalon de 
Recherche, AGR, 2009.

AÉ, dépôt Joseph Cuvelier. Une ébauche d’inventaire existe 
mais les archives ne sont pas à ce jour librement accessibles.4 
Elles contiennent une mine d’informations sur des dizaines 
d’associations juives considérées comme potentiellement 
dangereuses par le parquet. En plus de ces groupes sionistes, 
communistes, sportifs, mouvements de jeunesses ou encore 
associations féminines, on notera des dossiers individuels, 
concernant tant des personnalités actives dans la communauté 
que d’illustres inconnus, soupçonnés ou ayant commis une 
fraude ou un délit. Les dossiers d’organisations comprennent 
souvent des listes de membres et rapports d’activités. Les 
archives du parquet d’Anvers, conservées aux AÉ à Beveren, 
sont encore plus riches  : heureux seront les historiens qui 
pourront les exploiter.5 Ces sources permettent d’affiner notre 
analyse des mécanismes d’insertion des migrants et de leur 
adaptation dans leur pays d’accueil.

	 Si nombre de documents concernent les populations 
juives récemment immigrées en Belgique, en ce compris 
les réfugiés juifs d’Allemagne et d’Autriche après 1933 et 
surtout dès 1938, on ne peut omettre de souligner la présence 
d’archives relatives aux populations juives au XIXe siècle. 
Aux documents anciens, recensements des Israélites datant 
des périodes française et hollandaise, s’ajoutent les sources 
concernant les grandes familles, dont l’histoire est désormais 
bien connue. Le fonds Hirsch & Cie se révèle être un véritable 
trésor.6 Haut lieu de la mode féminine à Bruxelles, l’entreprise 
établie rue Neuve en 1869 connaît un fulgurant succès. Les 
dessins de mode ci-joints l’illustrent avec élégance. La valeur 
ajoutée de ce guide est de tisser des liens, notamment entre ce 
fonds Hirsch & Cie conservé aux AÉ, dépôt Joseph Cuvelier, 
et les plans de rénovation des magasins réalisés au début du 
XXe siècle par l’architecte Franz De Vestel. Près de 150 plans 
et dessins sont en dépôt à l’Académie des Beaux-Arts de 
Bruxelles – École Supérieure des Arts. Léo Hirsch engagea 
par ailleurs cet architecte pour réaliser les plans de la Villa 
Johanna à Middelkerke. Plus d’une centaine de plans et 
dessins détaillés sont conservés ; ils n’ont fait à ce jour l’objet 
d’aucun inventaire ou classement.

4	 Ces sources sont accessibles sous réserve de l’accord du 
Procureur du Roi. Bordereau de versement détaillé, Bruxelles, 
AGR, non publié, 1997.
5	 Les archives du parquet d’Anvers conservées aux Archives 
de l’État à Beveren ont fait l’objet de nombreux inventaires  : P. 
Drossens et K. Velle, Inventaris van het archief van het parket 
van de Procureur des Konings te Antwerpen. Overdracht 2001 C, 
Rijksarchief te Beveren, non publié, s.d. 
T. Luyckx, L. Orec, W. Bolsens & K. Velle, Inventaris 
van het archief van het parket te Antwerpen. Overdracht 2002 A., in 
K. Velle (réd.), Inventaris van de archieven van het Parket-Generaal 
bij het Hof van Beroep te Gent etc., Bruxelles, AGR, I 77 (Rijksarchief 
te Beveren), 2002. 
K. Velle & P. Drossens, Inventaris van het archief van het parket 
van de procureur des Konings te Antwerpen. Diverse overdrachten, 
Bruxelles, AGR, I 149 (Rijksarchief te Beveren), 2006.
6	 O. De Bruyn, Inventaire des archives de la Maison Hirsch 
& Cie (Bruxelles, 1869-1962), Bruxelles, AGR, I 288, 2000. 
V. Pouillard, Hirsch & Cie, Bruxelles, 1869-1962, éd. de 
l’ULB, Bruxelles, 2000.

m u s éOn



 	  49 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

AGR2 – Dépôt Joseph Cuvelier, Fonds Hirsch & CieArchives générales du Royaume 2 (AGR2) – 
Dépôt Joseph Cuvelier, Fonds Hirsch & Cie

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR



 	 50 

	 Si les magasins Hirsch parvinrent à se maintenir 
après la Première Guerre mondiale, ce ne fut le cas 
que d’une partie des commerces tenus par des Juifs 
d’origine allemande, considérés comme ennemis  : 
leurs biens furent séquestrés. Leurs archives, 
conservées par les AÉ, dépôt Joseph Cuvelier, 
révèlent l’état d’esprit régnant après la Grande 
Guerre. Des séquestres furent également placés 
sur les entreprises dites ennemies après la Seconde 
Guerre mondiale. Les AÉ ont conservé les grandes 
séries de dossiers Ennemis et Suspects (voir 
illustration n°4), et les archives de la Brüsseler 
Treuhandgesellschaft.7 Les archives concernant 
la persécution des Juifs en Belgique pendant la 
Seconde Guerre mondiale sont très nombreuses. 
Les fonds conservés au Musée Juif de Belgique, 
à la Kazerne Dossin, au Musée de la Déportation 
à Malines, au Ceges et à l’Auditorat Militaire en 
attestent, tout comme ceux du Service Victimes 
de Guerres. Récemment, les AÉ ont obtenu une 
copie numérique des archives de l’International 
Tracing Service, conservées à Bad Arolsen en 
Allemagne  ; une base de données de plus de 80 
millions d’images.8 Aussi, depuis janvier 2012, les 
archives Dommages de Guerre, séries provinciales 
et série centrale, sont conditionnées et conservées 
par les AÉ au dépôt Joseph Cuvelier.9 Ces dossiers 
sont très détaillés. En les ouvrant, on pénètre 
dans les foyers, on ouvre les gardes-robes, on 
dénombre la vaisselle et réserves de vivres. La série 
« Commission Buysse  », récemment ouverte à la 
recherche, nous éclaire sur les démarches entamées 
par des citoyens d’origine juive ayant introduit une 
demande de dédommagement pendant ou après la 
Seconde Guerre mondiale.10 (voir illustration n°5)

7	 F. Strubbe, Inventaire des archives de la Brüsseler 
Treuhandgesellschaft, Bruxelles, AGR, à paraître en 
2013. J.-Ph. Schreiber, « La spoliation des Juifs en 
Belgique sous l’Occupation : un état de la question », in 
Les Cahiers de la mémoire contemporaine, n°9, 2010, pp. 
37-57.
8	 F. Strubbe et P.-A. Tallier, Copie numérique 
des archives du Service international de Recherches à Bad 
Arolsen : Consultable aux Archives générales du Royaume, 
Bruxelles, AGR, Jalon de Recherche n°30, 2012.
9	 P.-A. Tallier (textes rassemblés par/teksten 
samengebracht door), « Une brique dans le ventre et l’autre 
en banque » L’indemnisation des dommages aux biens privés 
causés par les opérations de guerre et assimilées. Sources pour 
une histoire plurielle du 20e siècle / Puin en wederopbouw. 
Oorlogsschadedossiers Tweede Wereldoorlog en verwante 
archieven. Bronnen voor een veelzijdige geschiedenis van de 
20ste eeuw, AGR/ARA, Bruxelles, 2012. 
10	 G. Desmet et P. Falek-Alhadeff, « Une 
source incontournable pour l’histoire de la spoliation des 
Juifs en Belgique », in P.-A. Tallier, op. cit. (2012), 
pp. 76-87.

Archives générales du Royaume, Fonds Office des Séquestres Deuxième 
Guerre mondiale Dossiers Ennemis, n°15.870

m u s éOn



 	  51 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Mise en lumière de fonds méconnus

	 L’un des objectifs majeurs de ce projet est de mettre en 
lumière des dossiers n’ayant à ce jour pas encore servi aux 
chercheurs se concentrant sur l’histoire des populations juives 
en Belgique. De nombreux fonds contiennent des pièces 
relatives à ce sujet qui ne sont pas clairement identifiées 
comme telles, un dossier «  Juifs  » est classé, par exemple, 
entre d’autres dossiers concernant diverses nationalités. Dans 
certains cas, l’inventaire n’est pas précis et ne permet pas, sauf 
à ouvrir la boîte et lire les documents s’y trouvant, d’identifier 
les dossiers comme pertinents pour la thématique étudiée.

	 La valeur ajoutée de ce guide est la découverte de nouvelles 
sources. La collection des «  affiches juives  » conservée aux 
Archives de la Ville de Bruxelles en est une. Vu son importance, 
nous avons décidé de l’analyser plus en détail. Espérant de la 
sorte susciter l’intérêt des lecteurs et chercheurs pour ce fonds 
fraîchement sorti de l’oubli.

Une collection oubliée

	 La collection dite des «  Affiches juives  » conservée aux 
Archives de la Ville de Bruxelles fait partie de la section 
iconographique, « collection affiches ». Ces affiches furent 

rassemblées par les services d’affichage de la Ville de Bruxelles. 
Le yiddish y étant omniprésent, elles restèrent jusqu’il y a peu 
non-exploitées vu qu’incompréhensibles par des archivistes ne 
sachant pas lire les caractères hébraïques. Oubliée, enfouie, 
voire perdue dans les méandres des kilomètres d’archives 
conservés par l’institution, cette collection n’en constitue 
pas moins un véritable trésor, une source inestimable pour 
l’histoire culturelle, sociale et politique des populations juives 
en Belgique pendant l’entre-deux-guerres.

En complément des collections existantes

	 Cette collection complète celle du Musée Juif de Belgique 
qui comprend 1598 affiches à thème juif en date de mars 
2010, dont 115 pour la période comprise entre 1874 et 1944 
et 366 non-datées.11 Documents éphémères destinés à une 
utilisation immédiate, nombre d’entre elles ne mentionnent 
pas l’année de l’événement culturel annoncé. Bien souvent 
ne sont indiqués que le jour et le mois de la représentation 
ou conférence. Pour en connaître l’année, il est nécessaire de 
recouper l’information, mentionnée éventuellement dans un 
organe de presse.
	
11	 D. Dratwa et Z. Seewald, Avis à la Population. 
L’histoire juive s’affiche / Public Notice. Jewish history in posters, Musée 
Juif de Belgique, Bruxelles, 2010.

AGR2 – Dépôt Joseph Cuvelier, Fonds Dommages de Guerre, série Commission Buysse, n°480. 
Maison de Janchel Paiuc et Liuba Iochpa

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR



 	 52 

	 Il y a quatre ans, les Archives de la Ville d’Anvers, 
Felix Archief, découvraient également une précieuse 
collection d’affiches produites par des associations juives 
entre 1932 et 1934. Ces affiches furent données par 
Isaak Prinz aux Archives de la Ville d’Anvers en 1934. 
La collection comprend 144 affiches et pamphlets, 
produites par diverses associations culturelles, politiques 
et sociales. Elle est digitalisée dans son intégralité et 
disponible en ligne via le site web du Felix Archief.

	 Malgré quelques doublons, ces trois collections sont, 
pour l’essentiel, complémentaires. Elles permettent 
d’affiner notre analyse de la vie juive en Belgique, 
illustrant l’activité culturelle florissante à Anvers et 
Bruxelles.

Une collection haute en couleurs !

	 Cette collection reflète le dynamisme de la vie juive 
à Bruxelles pendant l’entre-deux-guerres ; une pléthore 
d’activités culturelles et politiques y furent organisées. 
Les producteurs varient également, tant au niveau de leur 
positionnement sur l’échiquier politique que par leur 
nature propre : partis politiques, associations culturelles, 
troupes de théâtre ou encore organisations de jeunesse. 
L’idiome utilisé sur ces affiches, annonces d’événements 
visant une audience spécifique, nous apprend beaucoup 
sur le public, composé majoritairement d’immigrés 
d’Europe centrale et orientale. Le yiddish domine, 
certaines affiches ne contiennent d’ailleurs pas un mot 
de français. D’autres sont bilingues, voire trilingues. 
La nature et tendance politique de l’organisation 
productrice influencent fortement la langue utilisée et, 
inversement, la présence de l’hébreu nous révèle l’attrait 
pour le sionisme de certaines organisations. L’usage des 
langues semble évoluer avec le temps, on notera une 
plus grande présence du français sur les affiches de cette 
collection datant de la deuxième moitié des années 
1930.

	 Un autre angle d’analyse pour cette collection 
d’exception est la qualité et diversité graphique des 
affiches : certaines sont futuristes comme les ouvrières 
représentées ci-joint (voir affiche n°131 en début 
d’article) ou le portrait d’Herz Grossbart (voir affiche 
n°7), d’autres réalistes, en passant par le cubisme. Le 
contraste est frappant lorsqu’on compare les affiches du 
KKL pour le Bazar – Exposition Palestinienne en 1923 
et 1934 : des tons sombres d’un tableau « barroco-réaliste » 
présentant un jeune homme brandissant le drapeau 
d’Israël acclamé par des hébreux, avec en arrière-plan 
des tentes et un paysan labourant la terre, et un tiers de 
l’espace consacré au texte bilingue en français et yiddish, 
on passe à un dessin cubiste aux couleurs vives, avec 
en toile de fond une carte de la Palestine historique, 
mentionnant les fleuves, le lac de Tibériade, les mers 

AVB, Collection Affiches juives, n°7. Récital dramatique d’Herz Grosbart à 
l’Union coloniale le 6 décembre 1930

m u s éOn



 	  53 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

AVB, Collection Affiches juives, n°10. Exposition Palestinienne – Bazar organisé par le KKL au Cercle Royal 
Artistique à Anvers, du 1er au 5 décembre 1923

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR



 	 54 

AVB, Collection Affiches juives, n°13. Bazar – exposition Palestinienne organisé par le KKL à la Salle de la Madeleine du 24 au 26 mars 1934

m u s éOn



 	  55 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

morte, rouge et méditerranée et, en avant-plan, une enfant 
vêtue d’une robe estivale à carreaux bleus et blancs, plantant 
un arbre. Le texte y est réduit et unilingue, excepté le nom 
du KKL et le titre de l’exposition (voir affiches n°10 et n°13). 
La couleur de fond des affiches est généralement vive ; elles 
n’ont guère perdu de leur éclat ! Leur taille et format varient 
également. Certaines affiches se présentent à l’horizontal, sous 
la forme de banderoles étirées (voir affiche n°28-1]. D’autres 
ont un cadre ou une semi-bordure de style art déco, ornée de 
floraisons voire d’un buste de femme dénudée et ailée, comme 
sur l’affiche page 56 [voir affiche n°137] annonçant la pièce de 
théâtre Mirel fun Adem/Adam du régisseur H. B. Epstein, à la 
Maison des Huit-Heures, le samedi 11 avril 1925.

Qui placarde et pourquoi ?

	 Quelles organisations placardent des affiches sur la 
voie publique et quelles activités annoncent-elles? Il s’agit 
d’associations juives de différents types  : culturel, politique, 
social et éducatif. Les classer selon des catégories circonscrites 
s’avère complexe, de nombreuses associations politiques créent 
un mouvement de jeunesse et organisent de manière déguisée 
des activités culturelles ou sportives, leur permettant de ne pas 
s’exposer ostensiblement aux autorités. Tentons néanmoins de 
les regrouper en cinq groupes: les associations à but politique, 
les associations à but social ou éducatif, les associations à but 
culturel ou artistique, les associations de jeunesse et la presse.

	 Les associations politiques sont de loin majoritaires, on en 
compte une vingtaine, se positionnant de l’extrême gauche 
à la droite radicale. Cette diversité reflète le phénomène de 
reproduction des mœurs observé dans les pays d’origine 
des immigrés juifs d’Europe centrale et orientale. Leurs 
bagages comprenant également leur intérêt pour la politique 
internationale et questionnement quant à l’avenir du peuple 
juif. À gauche de l’échiquier politique se trouvent le Prokor, 
l’Arbeter Ring le Yiddisher Folks-Club, le Yiddishe Arbeter Sport 
Club Shtern étoile, le Secours Rouge International, Fédération 

du Brabant (qui n’est pas une association juive mais qui a 
publié des tracts en yiddish), le Poale Tsion – Zeire Zion de 
Bruxelles, la Centrale des Cercles Culturels Ouvriers Juifs 
en Belgique, le Comité d’Action Contre l’Antisémitisme en 
Pologne, la Ligue pour la Palestine Ouvrière, le Bloc pour la 
Palestine Ouvrière, le Comité Anti-Sioniste de Belgique et 
l’Union des Travailleurs Socialistes Juifs. Au centre se trouve 
la Ligue belge contre le Racisme et l’Antisémitisme, le Fonds 
National Juif (KKL), la Fédération Sioniste de Belgique, 
l’Union Sioniste de Bruxelles, et à droite prennent place 
l’Histadrut Mizrakhi de Bruxelles et l’Union des Sionistes-
Révisionnistes de Bruxelles.

	 Le deuxième groupe, les associations à but social ou 
éducatif, est plus réduit. Liées bien souvent aux organisations 
politiques, elles sont pour la plupart yiddishisantes et de 
gauche, comme leur nom l’indique  : l’Association Kinder 
Fraynd de Bruxelles (Association des Amis d’Enfants), 
Yiddisher Arbeter Kultur Fareyn (l’Éducation Ouvrière Juive), 
Shul und Dertziung de Bruxelles, l’Association des Amis de 
l’École complémentaire juive, mais aussi Linath Hazedek et 
l’œuvre Centrale Israélite de Secours.

	 Le troisième groupe, très dynamique, comprend les 
associations à but culturel ou artistique. Le monde yiddish 
y est également majoritaire. On notera le Club Medem, le 
Faraynikte Mendele Yovel Komitet de Bruxelles et la Chorale 
Populaire Juive de Bruxelles. Des troupes itinérantes affichent 
également dans nos rues, c’est le cas de la Vilner Trupe, du 
Théâtre de Marionnettes Yiddish-Américain, du Yiddisher 
Folks Teater12 ou encore du World Comedy Dancer.
	 Les mouvements de jeunesse placardent également des 
affiches. Ils informent membres et sympathisants de leurs 
activités, bals annuels, conférences et manifestations. L’Hanoar 
Hatzioni, l’Association des Étudiants juifs de Bruxelles, la 

12	 Le Yiddisher Folks Teater, animé par Burstein et Rosenfeld, se 
produit également à Paris. D. Epelbaum, Les enfants de papier. 
Les Juifs de Pologne immigrés en France jusqu’en 1940 : l’accueil, 
l’intégration, les combats, Grasset, Paris, 2002, p. 197.

AVB, Collection Affiches juives, n°28-1. Grand meeting sur le thème Le Sort d’Israël organisé par l’Union Sioniste de Bruxelles à la Salle de la 
Madeleine le 22 mai 1933

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR



 	 56 

AVB, Collection Affiches juives, n°137. Pièce de théâtre Mirel fun Adam à la Maison des Huit-Heures le 11 avril 1925

m u s éOn



 	  57 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Des affiches aux salles de spectacle : une vie culturelle 
en effervescence

	 Où se déroulent les activités annoncées  ? Quelles salles 
de spectacle accueillent les troupes de théâtre, où se tiennent 
les conférences et débats politiques ? La salle la plus souvent 
sollicitée, principalement pour des représentations théâtrales 
en yiddish, est l’ancienne Maison du Peuple située rue Joseph 
Stevens au cœur de Bruxelles, près de la rue de la Samaritaine. 
Ce somptueux édifice réalisé par Victor Horta comprenait à 
l’étage une grande salle de fête. Ce choix de salle pour les 
représentations théâtrales et conférences en yiddish s’explique 
non seulement par la beauté de l’édifice et sa localisation 
centrale, mais aussi, de toute évidence, par la dominance à 
gauche du monde juif yiddishisant.

	 En deuxième place des lieux les plus prisés vient la 
Maison des Huit-Heures. Immeuble construit en 1906, 
moins prestigieux que la Maison du Peuple, la Maison des 
Huit-Heures située Place Fontainas fut elle aussi un temple 
du socialisme. Dotée d’un magnifique vitrail à l’entrée, 
on y trouvait un magasin social, une salle de spectacle, de 
conférences et de meetings politiques. Diverses associations 
juives utilisèrent ce lieu. Le KKL y projeta des films palestiniens, 
l’Hashomer Hatzaïr y organisa des soirées artistiques, le 
Prokor y proposa des récitals de poésie yiddish (vortkoncert), 
le Poale Zion y réunit ses membres et le Kinder Fraynd y 
rassembla des enfants dans une ambiance festive. La Maison 
des Huit-Heures était polyvalente  : un lieu de festivités, de 
manifestations culturelles et de meetings politiques.

	 La troisième place revient à la Salle de l’Union Coloniale, 
située au n°34 rue de Stassart, au cœur de la commune 
d’Ixelles. Les bureaux, salles de réunions et salons de 
l’Association coloniale accueillirent des Belges et étrangers 
impliqués dans l’aventure coloniale au Congo. De nombreuses 
manifestations culturelles et politiques y furent organisées, 
la maison disposant d’une magnifique salle de plus de 700 
places. Les associations juives y annoncèrent des conférences, 
concerts, pièces de théâtre en yiddish, récitals de poésie 
yiddish et projections de films.

	 Des conférences prestigieuses, comme celle de Vladimir 
Jabotinski en 1934, se tinrent à la Salle de la Grande Harmonie, 
sise au n°81 rue de la Madeleine. Au début du siècle, la rue 
de la Madeleine était l’une des rues les plus élégantes de 
la capitale. La Salle de la Grande Harmonie fut pendant 
près d’un siècle, jusqu’à sa délocalisation en 1937, la plus 
prestigieuse, mondaine et célèbre salle de fêtes de Bruxelles. 
Le mariage du futur roi Albert et de la princesse Elisabeth y 
fut célébré en 1900, des artistes de grande renommée comme 
Sarah Bernhardt, Rossini ou Berlioz s’y produisirent. Le 
KKL y organisa des bals, conférences et meetings. S’y tinrent 
des grands concerts de musique juive, des récitals de poésie 
yiddish et des conférences débats.

	

Jeunesse Sioniste de Bruxelles, l’Histadrut Hachomer Hatzair, 
l’Union des Jeunes Militants contre l’Antisémitisme et Heatid 
(Associations des Étudiants juifs de l’École de Commerce 
d’Anvers) sont les plus actives. Enfin, de manière assez 
surprenante, des organes de presse utilisent aussi les murs de 
la ville pour se faire connaître. La Yiddishe Presse et le Yiddishe 
Vort optèrent pour ce média publicitaire qu’est l’affiche pour 
annoncer leur venue en Belgique, des concours et annonces 
particulières, en espérant gagner de nouveaux lecteurs. Le 
Yiddishe Vort explique ainsi la nécessité de créer un organe 
de presse objectif représentant toutes les tendances politiques. 
La Yiddishe Presse organise un concours de beauté : le premier 
prix sera couronné « Reine de Beauté belgo-juive » et aura sa 
photographie publiée dans tous les journaux. La mode était 
aux concours de beauté, on trouve ainsi plusieurs concours 
« Miss Judea » en Pologne ou Hongrie à la même période.13

Qui imprime ?

	À  quels imprimeurs s’adressent ces associations  ? 
Les affiches sont placardées à Bruxelles mais y sont-elles 
produites  ? Les imprimeurs typographes doivent disposer 
de caractères hébraïques de diverses tailles pour réaliser les 
exigences de leurs clients. Selon Daniel Dratwa14, certains 
imprimeurs juifs bruxellois ont choisi d’opter pour des 
noms professionnels adaptés au paysage urbain, on notera 
la présence de l’Imprimerie Polyglotte, dont les propriétaires 
furent J. Urynowsky et A. Szatan, située au n°94-96 rue de la 
Senne et de l’Imprimerie Express, située rue du Poinçon n°20. 
D’autres, comme Horowitz, choisirent de garder leur nom. 
L’imprimerie Horowitz était située rue des Plantes n°218-
220 à Bruxelles Nord. Mais les affiches placardées à Bruxelles 
n’y sont pas toutes confectionnées. Les imprimeurs juifs 
anversois sont également sollicités. L’imprimerie Laub, située 
Pelikaanstraat n°52, l’imprimerie S. Moses, Vestingstraat 
n°62, mais aussi l’imprimerie Jacobowitz Frères, Terlitsstraat 
n°48, qui était chargée de la publication du journal Yiddishe 
Presse ou encore l’imprimerie Dolko, réaliseront des affiches 
en caractères latins et hébraïques placardées dans la capitale. 

13	 On notera que l’Association des Étudiants Juifs de Bruxelles 
procède également à une élection de la « Miss AEJB » lors de son 
bal annuel au milieu des années trente. E. Plach, « Introducing 
Miss Judea 1929 : The Politics of Beauty, Race and Zionism in 
Interwar Poland », in Polin: Studies in Polish Jewry, vol. 20, 2008, 
pp. 368-391.
14	 D. Dratwa, « Histoire d’une collection unique », in 
D. Dratwa et Z. Seewald, Avis à la Population. L’histoire 
juive s’affiche / Public Notice. Jewish history in posters, Musée Juif de 
Belgique, Bruxelles, 2010, pp. 17-24.

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR



 	 58 

Les amateurs de théâtre yiddish se donnaient également 
rendez-vous à la Salle Patria, n°23 rue du Marais et au Regina 
Palace, n°9 rue Vanderschrick à la Porte de Halle. Pour les 
bals et soirées dansantes, on se rendait également aux Salons 
du Palais d’Egmont, lieu de prédilection de l’Association 
des Étudiants juifs de Bruxelles pour son grand bal annuel. 
Les associations Kinder Fraynd, Arbeter Ring et Klub Medem 
optaient pour un autre standing et quartier lorsqu’elles 
organisaient des bals et concerts pendant la deuxième moitié 
des années trente. Elles privilégiaient la Salle Van Dyck, sise 
au n°2 chaussée d’Anvers. À quelques minutes de là, le Prokor 
invitait ses membres et sympathisants aux récitals de poésie 
de Herz Grossbart en 1936 à la Cour d’Angleterre, située 
au 157 rue de Laeken (voir affiche n°35). Toujours dans le 
même quartier, cette fois au n°60 rue de Flandre, c’est dans 
la Salle Coopérative Keyserley que furent organisées les 
conférences de la Centrale des Cercles Culturels Ouvriers 
Juifs de Belgique. La tendance politique ou envie de prestige 
et honneurs influença grandement le choix des salles de fêtes 
et spectacles.15

Le théâtre yiddish à Bruxelles

	 Si les lieux des représentations sont désormais identifiés, 
à quel type de spectacle le public était-il convié  ? Quels 
acteurs se produisaient sur nos planches et quel répertoire 
était interprété ? En parcourant les affiches de cette collection, 
on réalise rapidement la place prise par le théâtre yiddish à 
Bruxelles. Des pièces, variées, sont jouées en permanence. 
De grands auteurs et dramaturges yiddish sont interprétés 
et réinterprétés à maintes reprises. Or, la population juive 
yiddishisante est en majorité pauvre, il s’agit de petits artisans 
et commerçants. Cet engouement pour l’art dramatique, 
usuellement réservé aux classes moyennes et supérieures, 
n’a rien de surprenant. Le théâtre yiddish connaît un 
véritable succès de masse dès la deuxième partie du 19e 
siècle. Comprendre ce phénomène nécessite de se plonger 
aux sources du théâtre yiddish en Russie, Europe centrale et 
orientale, contrées d’origine des amateurs de ce théâtre dans 
notre capitale.

	 La première troupe professionnelle de théâtre yiddish fut, 
fondée à Jassy, Roumanie, en 1876, par Abraham Goldfaden 
(1840-1908), le père du théâtre yiddish. Théâtre de masse, 
bruyant, alliant comédies de boulevard, mélodrames, chants 

15	 D’autres salles furent également utilisées par les associations 
juives : le Café du Cygne à la Grand Place pour des soirées 
musicales et littéraires en Yiddish ou conférence du Zeire Zion (ZZ) ; 
la Nouvelle Cour de Bruxelles située Place Fontainas pour des 
conférences du ZZ ou théâtre yiddish ; la Salle de la Madeleine 
sise rue Duquesnois pour des bals, conférences et concerts ; le 
Pavillon Bleu de l’Atrium, 55 boulevard du Jardin Botanique, pour 
des bals ; la Salle Van Bree, 14 rue Rospy Chaudron à Anderlecht, 
pour soirées et bals ; le Sport Palace, 97 rue de Brabant, pour des 
conférences, ou encore le Lion d’Or, place Saint-Géry pour des 
meetings et la Maison des Artistes, à la Grand Place de Bruxelles, 
pour des conférences.

et danses, ce genre se modernisa progressivement. L’écrivain 
yiddish Ytskhok Leybush Peretz (1852-1915) oeuvra à la 
création d’un théâtre yiddish littéraire, artistique et raffiné. Il 
composa de magnifiques pièces de théâtre qui ne furent jouées 
qu’une dizaine d’années après sa mort. C’est au début du 
siècle également que fut fondée la Literarishe Trupe à Varsovie, 
par Mark Arnshteyn et Avrom-Yitskhok Kaminsky, incluant 
Ester-Rokhl Kaminska.16 Pendant l’entre-deux-guerres, les 
spectateurs bruxellois pouvaient choisir entre les classiques de 
la littérature yiddish, comme Motke ganev (Motke le voleur) de 
Sholem Ash, les innombrables versions du Dibbuk d’An-Ski, 
Bay nakht afn altn mark (Pendant la nuit au vieux marché) de 
Peretz, l’opéra Shulamit d’Avrom Goldfadn, Tevye der Milchiker 
de Sholem Aleichem, l’opéra Zhidovska (la Juive) de Jacques F. 
Halévy et Eugène Scribe et des pièces de Shakespeare, Victor 
Hugo, Molière ou Dreiser traduites en yiddish. Le théâtre 
yiddish n’attirait pas les classes moyennes et supérieures 
comme le théâtre non-juif, mais bien la classe ouvrière juive. 

	 Ces titres sont joués à Bruxelles. Nos salles de spectacles 
accueillent de nombreuses troupes étrangères et artistes 
internationaux. En tournée à Paris et Londres, ils s’arrêtent 
à Bruxelles et Anvers. Deux troupes célèbres ravirent les 
spectateurs juifs de Bruxelles : la Vilner Trupe et Habimah.

	 La Vilner Trupe fut créée à Vilna en 1916. Établie à 
Varsovie un an plus tard, elle doit son succès à la production 
de Dovid Herman de la pièce d’An-Ski Der Dibek (le Dibbuk). 
Dès 1922, elle performe dans toute l’Europe.17 La Vilner 
Trupe devint représentative du théâtre yiddish moderne ; elle 
accueillit de nombreux jeunes talents et connut un énorme 
succès.

	 La troupe théâtrale Habimah, fondée en 1909 par Nahum 
Tsemakh à Białystok, connut des débuts difficiles avant de 
se développer à Moscou à partir de 1915.18 Son succès vint 
notamment de sa performance du Dibbuk d’An-Ski. La troupe 
quitta Moscou en 1926 pour une tournée internationale 
en Europe, aux États-Unis et en Palestine, où elle s’établit 
définitivement en 1931. Habimah devint un modèle pour le 
théâtre hébraïque professionnel.

	 Des artistes de renommée mondiale se produisent en 
Belgique. Clara Young, une séduisante chanteuse d’opérette 
aux yeux bleus, passe par Bruxelles lors de sa tournée 
européenne. Malgré qu’elle ne soit guère considérée comme 
une star aux états-Unis, elle ravit pourtant le public européen, 

16	 Michael Steinlauf, « Theater. Yiddish Theater », in The 
YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern Europe, 27 octobre 2010. 20 
juillet 2012 http://www.yivoencyclopedia.org/article.aspx/Theater/
Yiddish_Theater.
17	 M. Bulat, « Vilner Trupe », in The YIVO Encyclopedia of Jews 
in Eastern Europe, 2 novembre 2010. 20 juillet 2012 http://www.
yivoencyclopedia.org/article.aspx/Vilner_Trupe.
18	 S. Zer-Zion, « Theater : Hebrew Theater », in YIVO 
Encyclopedia of Jews in Eastern Europe, 27 octobre 2010. 20 juillet 
2012. http://www.yivoencyclopedia.org/article.aspx/Theater/
Hebrew_Theater.

m u s éOn



 	  59 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

peu habitué à voir des stars féminines « glamour ». Sa grâce et sa 
douce féminité captive le public, même les commentateurs qui 
critiquaient sa platitude la regardaient hébétés et charmés. Elle 
fut la première à amener en Europe les paillettes à l’américaine 
devant un public d’opérettes yiddish encore relativement 
timide. Elle poursuivit ses tournées théâtrales pendant 
plusieurs décennies, même si ses amis et détracteurs relatèrent 
qu’elle avait perdu une grande partie de ses charmes.19

Aux troupes théâtrales de renommées mondiales s’ajoutent 
des artistes ou écrivains de qualité donnant des conférences 
ou récitals. La lecture à voix haut de poésie yiddish ou « vort-
koncert » demeurait fort prisée, ce qui n’était plus le cas de 
celle en langue anglaise. Herz Grossbart s’y adonna volontiers ; 
il honora les salles de spectacles bruxelloises de ses visites 
multiples (voir affiche n°7).20 Il présente le 13 décembre 1936 
les trois grands et célèbres Moshe de la littérature yiddish lors 
d’un récital de poésie organisé par le Prokor  : Moshe Leyb 
Halperin, Moshe Kulbak et Moshe Nadir (voir affiche n°35). 
La venue de Sholem Asch en 1926 mérite également d’être 
soulignée. (voir affiche n°128). Sholem Asch, né à Kutno en 
Pologne en 1880, est l’un des grands écrivains, essayiste et 
dramaturge yiddish du siècle et l’un des premiers à connaître 
une renommée internationale. 

Conclusion

Le guide des sources lancé par les AÉ permet d’entrouvrir 
de nouvelles portes, d’élargir nos horizons en découvrant 
des sources inédites, méconnues ou oubliées. Celles-ci 
renouvellent le champ des études juives en Belgique. Elles 
permettent d’approfondir d’autres thématiques de recherches, 
comme le monde culturel juif à Bruxelles pendant l’entre-
deux-guerres, un univers en pleine effervescence. Par un 
système d’index et de mots-clés, ce guide permettra de croiser 
les recherches, ce qui facilitera le travail des historiens de 
demain. De nombreuses pistes restent encore à explorer. Le 
terrain n’est pas vierge, heureusement, mais il reste des terres 
en friche … 

19	 Nahma Sandrow, A world history of yiddish theater. Vagabond 
Stars, Harper & Row publishers, NY, Hagerstown, San Francisco 
and London, 1977, p. 225, p. 247, pp. 329-330.
20	 Herz Grossbart se produira aussi en Israël après-guerre. Il y 
présenta encore des « vort koncert ». Nahma Sandrow, op. cit.
p. 380.

AVB, Collection Affiches juives, n°35. Récital de poésie 
par Herz Grosbard organisé par le Prokor à la Cour 
d’Angleterre le 13 décembre 1936

AVB, Collection Affiches juives, n°128. Conférence de 
Sholem Asch organisée à la Maison du Peuple le 29 avril 1926

n° 4 - Décembre 2012Guide des sources pour l’Histoire Juive en Belgique Découverte d’une Collection Oubliée { par Pascale Falek Alhadeff, AGR

•



 	 60 

m u s éOn

Plans pour le mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique réalisés par l’architecte André Godart. 
Archives privées de l’architecte A. Godart



 	  61 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 La remise officielle des archives relatives à la construction 
du Mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique par l’architecte 
André Godart au Musée Juif de Belgique s’est déroulée le 
mercredi 28 mars 2012. La transmission de ces documents 
assure la sauvegarde de la mémoire du Monument et scelle un 
projet de coopération entre le Mémorial et le Musée Juif de 
Belgique1.

	 Les archives d’André Godart, architecte du Mémorial 
d’Anderlecht,  sont conservées dans trois cartons  ; elles se 
composent de cahiers des charges, de la description de travaux, 
de métrés, de plans, de correspondance, de photographies 
de l’état d’avancement des travaux et de comptes-rendus de 
chantier couvrant la période 1964 à 19702. Le don comporte 
également quatre plans encadrés.

1	 Déjà repris dans Après la Shoah. Initiatives belges récentes. 
Enseignement. Mémoire. Recherches. Réparations matérielles et morales, 
Bruxelles, 2012, p. 26 : « …En 2014- à partir de l’inauguration du 
nouveau Musée Juif de Belgique- un parcours plus complet sera 
ouvert sur la Shoah en Belgique et ses conséquences. En outre, dès 
avril 2012, les guides éducatifs intégreront à l’exposition actuelle, 
après la rénovation du Mémorial national aux Martyrs Juifs (situé à 
Anderlecht), les visites guidées sur le site ».
2	 Ils sont assez abîmés par la rouille et nécessiteront un 
nettoyage complet et l’élimination des pièces métalliques avant la 
mise en portefeuilles dans du papier permanent (papier sur lequel 
n’existe pas de dégradations chimiques nées de la composition 
du matériau ou provenant de l’action de l’environnement. Il est 
fabriqué avec une pâte de bonne qualité, ne comprenant pas de 
lignite. Il contient une réserve alcaline lui permettant de neutraliser 
l’acidité du milieu ambiant et il ne contient pas d’azurants 
optiques).

Les archives du mémorial aux 
Martyrs Juifs de Belgique :
témoignages de mémoire

Anne Cherton 
Conseillère scientifique

« Les lieux de mémoire se réfèrent à l’histoire collective.
Un objet devient lieu de mémoire quand il échappe à l’oubli, 
par exemple avec l’apposition de plaques commémoratives et 

quand une collectivité le réinvestit de son affect et de ses émotions »
P. Nora, Les lieux de mémoire

	 Cet ensemble complète les collections du Musée (huit 
cartons, la maquette du mémorial3 et des photographies 
de l’inauguration) ainsi que le dépôt au MJB en octobre et 
décembre 2009 des archives de l’Union des Déportés Juifs 
de Belgique, via Micha Eisenstorg, trésorier de la Fondation 
du Mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique (dix-neuf cartons 
dont trois consacrés au Mémorial).

	 Toutes ces archives de provenance diverses, traces de la 
naissance et de la vie du Mémorial, réunies maintenant dans 
un seul dépôt, incitent à une réflexion sur la signification de ce 
type de monument, sur le message qu’il cherche à perpétuer, 
depuis sa réalisation jusqu’à notre époque marquée par le 
« devoir de mémoire ».

Généralités 4

	 Qu’est-ce qu’un monument ? Qu’est-ce qu’un mémorial ?
Un monument pour Françoise Choay peut se définir comme 
« Tout artefact édifié par une communauté d’individus pour 
se remémorer ou faire remémorer à d’autres générations de 
personnes, des événements, des sacrifices, des rites ou des 
croyances  » 5 constituant une manifestation officielle du 

3	 Cette maquette a déjà été exposée dans Traces de la mémoire 
1945-1995. Exposition du Musée Juif de Belgique du 2 avril 1995 
au 16 septembre 1995. Présentée dans le catalogue réalisé pour 
cette exposition p. 4
4	 O. LALIEU, L’invention du « devoir de mémoire », dans XXe 
siècle. Revue d’histoire, 1/2001, n° 69, pp. 83-94. 
5	 Fr. CHOAY, L’allégorie du patrimoine, Les couleurs des idées, 
Paris, 1992, p. 15.

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire { par Anne Cherton , conseillère scientifique



 	 62 

Le Mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique8

Genèse du monument

	 Après la libération, les associations de déportés luttèrent 
pour le «  devoir  » de mémoire et l’appel à la jeunesse. Ce 
terme « devoir de mémoire », dans son acception première, 
appartient avant tout au génocide juif et au système 
concentrationnaire nazi. Il est issu du titre éponyme donné à 
un ouvrage posthume de Primo Levi en 1995 9 et popularisé 
dans le contexte du cinquantième anniversaire de la libération 
des camps. Il répond à un processus mettant la Shoah en 
exergue qui anime le mouvement des déportés depuis 1945. 
Dans les années 1980, cohabitent une mémoire subjective 
dominée par l’émotion et issue d’une reconstruction collective 
du passé et un courant historiographique qui érige la mémoire 
en objet d’étude historique.
Mais, aujourd’hui trop souvent employé, il s’assimile à une 
« nouvelle religion civique » privilégiant l’émotion, quelque 

8	 Mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique. Restauration. Etudes 
préliminaires et sondages, 27 avril 2011 par le bureau d’architecture 
ORIGIN.
D. DRATWA, Genocide and Its Memories : A preliminary Study 
on How Belgian Jewry Coped with the Results of the Holocaust, dans 
Belgiun and the Holocaust - Jews, Belgians, Germans, edited by Dan 
Michman, published by Yad Vashem, Jerusalem, 1998, pp. 548-
553. Voir également La Centrale, n° 135, avril-mai 1970, pp. 2-14. 
9	 P. LEVI, Le devoir de mémoire (entretien avec Anna Bravo et 
Federico Cereja), Paris, Mille et une nuits, 1995. 

patrimoine qui délivre généralement un message, à l’occasion, 
souvent, d’événements mémorables  ; il marque le lieu d’un 
culte ou d’une cérémonie6.
Le mémorial est un monument funéraire commun à toutes les 
sociétés. Il exprime la volonté des vivants pour que les morts
ne sombrent pas dans l’oubli. Cependant, chaque société 
adapte les monuments suivant son style propre et sa culture. 
Ces monuments transforment le deuil en hommage et la 
tragédie en triomphe ; ce sont des biens symboliques porteurs 
de valeurs. « La plupart du temps, le monument est une œuvre 
d’art. Mais il se veut plus bavard » 7.

6	 Voir à ce sujet le récent ouvrage de M. MELOT, Mirabilia. 
Essai sur l’Inventaire général du patrimoine culturel, Paris, 2012, pp. 
167-168.
7	 Ibidem, p. 168. 

m u s éOn

Grand plan encadré réalisé par l’architecte André Godart : « Martyrs juifs 4 : le monument vu de l’angle des deux rues et perspective intérieure ». 
MJB, Archives, Fonds André Godart



 	  63 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

fois sans véritable contenu. Le devoir de mémoire s’est 
peu à peu transformé en un dogme performatif aliénant10. 
Actuellement, «  la polémique autour du devoir de mémoire 
traduit non seulement son passage de la sphère des victimes 
au pouvoir politique et à la société dans son ensemble, mais 
aussi de son recentrage sur la Shoah. Elle se nourrit en outre 
du mélange des genres impliqués par l’expression elle-même : 
d’un côté le culte des morts qui est de l’ordre du sacré et, 
de l’autre, les effets induits dans les domaines historiques, 
judiciaires, financiers et politiques  » 11. Le concept de lieu 
de mémoire, soit un monument investi d’un processus de 
commémoration, soit un lieu institutionnel, a été généré par 
les ouvrages de Pierre Nora, Les lieux de mémoire 12. Le succès 
de ce « monument » entraînera un mouvement d’études sur 
la mémoire collective et les mémoires particulières et pose 
les bases méthodologiques d’une histoire de la mémoire. 
Un lieu de mémoire sert aussi « à accepter l’oubli, à défaut 
de pardon. Les monuments sont ostentatoires par faiblesse. 
Leur autorité inébranlable emmure les conflits inavouables, 

10	  G. BENSOUSSAN, Auschwitz en héritage ? D’un bon 
usage de la mémoire, Paris, 1998, p. 13. 
11	  O. LALIEU, op. cit., p. 90. 
12	  P. NORA (ss la dir), Les lieux de mémoire, 7 vol., Paris, 
1984-1992.

colmate les fractures, restaure une unité factice au moment 
des réconciliations obligées »�

13.

	 Les monuments commémoratifs sont les supports 
indispensables aux rites du souvenir pratiqués par les 
associations. L’Union des Déportés Juifs et Ayants Droits de 
Belgique voit le jour en 1957, le Comité d’Action des Anciens 
Déportés et Détenus Juifs de Belgique l’année suivante et 
L’Union des Anciens Résistants Juifs de Belgique en 1964. 

	 Le projet du monument d’Anderlecht est né, d’après le 
témoignage d’Henri (Chil) Elberg, d’un constat d’absence: 
« A l’époque, l’Union des déportés juifs de Belgique avait été 
invitée pour l’inauguration du Mémorial luxembourgeois et 
c’est dans la voiture, sur la route du retour, que nous avons 
réalisé qu’il n’y avait rien d’équivalent chez nous. Nous nous 
sommes alors réunis dans notre local, Boulevard Adolphe 
Max (à Bruxelles), nous avons même convié le président de 
l’Union des déportés d’Israël pour avoir son avis. Et nous 
avons décidé, avec la permission du bourgmestre Joseph 
Bracops, de construire un monument belge à Anderlecht, où 
vivaient avant la guerre de nombreux Juifs »14. 

13	 M. MELOT, op. cit., p. 173.
14	 G. KAMPS, Rénovation du Mémorial : la clé de la survie ?, 
dans Regards, n°743, novembre 2011.

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire { par Anne Cherton , conseillère scientifique

Photographie du Mémorial dans son environnement réalisée par le photographe A. Boucher.
Archives privées de l’architecte A. Godart, au v° : 5. A. Boucher Bruxelles.



 	 64 

Les projets

	 L’Association des Déportés et Ayants-droits Juifs en 
Belgique propose en 1964 la réalisation d’un monument afin 
d’honorer la mémoire des 24.600 juifs déportés et décédés, 
victimes de la barbarie nazie, en leur procurant une sépulture 
collective érigée dans le pays d’où ils partirent. Il contiendra 
un parchemin sur lequel seront inscrits les noms des disparus 
et une urne de cendres recueillies à Auschwitz. Un concours 
national est alors lancé avec comme exigences de symboliser 
dans une composition architecturale la souffrance des 
victimes, mais également leurs espoirs ; la figure humaine est 
proscrite mais certains symboles admis. Le nom de toutes les 
victimes devra être inscrit sur le monument. Les matériaux 
seront durables et faciles d’entretien. Le Mémorial se situera à 
Anderlecht, dans l’ancien quartier juif d’avant-guerre, sur un 
terrain d’environ 2.500 m2 et la commune prendra à sa charge 
l’aménagement des abords du Monument13

15.
Le Mémorial national aux Martyrs Juifs de Belgique est situé 
square des Martyrs juifs, à l’angle des rues Emile Carpentier 
et des Goujons, à Anderlecht.

	 Les différents projets du concours sont alors soumis au jury 
du Concours d’architecture lancé par la Fédération Royale 
des architectes de Belgique le 13 mars 196414

16. Les autres 
parties prenantes sont l’Union des Déportés et Ayant-droits 
Juifs de Belgique, le Comité organisateur (qui participera 
aux discussions pour le sujet primé et chargera le lauréat 
de l’exécution) et l’école israélite Jesodé-Hatora d’Anvers. 
Le Comité organisateur suivra le dossier du concours en 
1964 jusqu’à l’inauguration du monument en 1970. Le 24 
novembre 1964, le Comité d’Honneur du Mémorial est 
créé pour chapeauter toute les démarches de l’Union avec 
le Comité de Patronage jusqu’à l’érection du monument. 
« Le Mémorial projeté a été conçu au premier chef comme 
une œuvre d’art. Le choix du projet a été effectué par un 
jury auquel participaient les représentants des Académies 
des Beaux-Arts, de tout le pays et ceux de l’urbanisme, à la 
suite d’un concours auquel tous les architectes du pays ont 
été appelés. Sa portée civique et éducative est certaine. Il est 
appelé à devenir non seulement un lieu de recueillement, mais 
aussi et surtout un enseignement pour les générations futures, 
des tragédies du passé »�

17.

	 Le projet présenté par les architectes Godart et Dupire, 
parmi 24 autres projets déposés, a été retenu par un jury15

18 ; 
ces deux architectes furent chargés de l’étude et de l’exécution 
du projet, l’ingénieur-conseil Jacques Lewin des études de 
béton et le bureau Louis Cantor des études d’égouttage. Le 

15	 Voir rapport de réunion du 5 mai 1969.
16	 « Le jury était présidé par M. Van Jole et composé de 
Messieurs Bertiaux, Braem, De Meutter, Duyver, Ferstenberg, Fux, 
Hendrickx, Kahlenberg, Lambeau, Liberman et Macken » dans 
Mémorial National des Martyrs Juifs de Belgique, XXVe anniversaire 
de la victoire et de la libération des camps, dossier de presse pour 
l’inauguration 19 avril 1970.
17	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1968, lettre du 12 février de M. Goldberg à P. 
Wigny Ministre de la Culture.
18	 MJB, Archives, Fonds Sophie Schneebalg, carton 182, 
brochure pour l’inauguration.

contrôle du lancement de l’étude fut assuré par l’ingénieur 
Abraham Lipski, en tant que représentant du Comité. Sera 
confié aux entreprises De Gezelle de Gand le suivi du contrat 
d’entreprise, à la firme Prefalith de Aalter les revêtements de 
sol en dalles autoportantes préfabriquées et à la firme Glatt 
de Putte les revêtements muraux en granit et de la gravure de 
noms, procédé mis au point pour cette occasion.

	 L’architecte André Godart est né en 1933 et est originaire 
de Mons. Diplômé de l’Académie des Beaux Arts de Mons 
(1956-1961), il est professeur de 1962 à 1983 puis directeur 
de l’Institut Supérieur d’Architecture de Mons de 1983 à 
1993. Toutes ses réalisations prouvent son attachement à la 
préservation du patrimoine architectural, à la réhabilitation 
et à la restructuration d’immeubles anciens, principalement 
à Mons et dans la région. Il a également beaucoup œuvré à la 
réflexion sur l’intervention dans les centres historiques et à la 
préservation du patrimoine local. Il est le lauréat du concours 
d’architecture et suivra le vaste chantier jusqu’à l’inauguration 
du monument réalisé en acier et en béton, intégré dans un 
espace vert.

La construction du Mémorial et celle du 
Monument aux Héros Juifs 

	 La première pierre du Mémorial est posée le 28 mars 
1965. Le gros œuvre sera pratiquement achevé en cinq mois, 
d’août à décembre 1968 et le parachèvement durera d’août 
1969 à avril 1970.
Les archives du Mémorial conservent un double du contrat 
conclu avec la firme Glatt16

19 qui a réalisé la découpe des 
plaques de granit, la gravure des noms des martyrs et la 
fixation des plaques in situ, sous la direction de l’architecte 
Godart. Préalablement, une enquête sur les noms à inscrire a 
été lancée17

20, mais « le nombre des déportés d’autres camps que 
de Malines dépasse de loin nos suppositions. Le seul moyen 
de contenter les donateurs, dont les membres de leurs familles 
n’ont pas été déportés de Malines, serait de les inscrire dans 
un registre en parchemin qui serait déposé dans la crypte »21. 
Un document accompagne donc le monument, comme un 
attribut nécessaire. «  Le monument appelle une épigraphie 
ou un commentaire adjacent, qui précise et perpétue sa 
signification immuable  »�

22  ; rôle rempli par tous les noms 
gravés. 
La symbolique de la culture juive transparaît dans la forme 
générale du monument en forme d’étoile, la structure en acier 
qui le surmonte, les inscriptions de l’entrée et un motif mural 
réalisé en chaînes d’acier évoquant une menorah. « Des murs 
nus qui rappellent les ghettos et les camps d’extermination… 
Des grillages qui évoquent les portes d’enceinte que l’on ne 
franchira plus… »18

23

19	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1968.
20	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1969, lettre du 14 novembre.
21	 Ibidem, lettre du 14 novembre 1969 de B. Tarnowski à M. 
Heiber.
22	 M. MELOT, op.cit., p. 195.
23	 Fascicule de souscription au Mémorial, Bruxelles, s.d. [1966], 

m u s éOn



 	  65 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire { par Anne Cherton , conseillère scientifique

Formulaire pour connaître les noms des martyrs juifs à inscrire au mémorial. 
MJB, Archives, Fonds du Mémorial, 3, Frais et correspondance 1969



 	 66 

	 Le Comité national du Mémorial aux Martyrs Juifs de 
Belgique rencontra rapidement des difficultés financières 
pour la construction et ensuite pour l’entretien du Monument 
incombant aux Œuvres Sociales Juives en Belgique, donc à la 
Centrale d’Anvers et à la Centrale de Bruxelles. Des demandes 
de fonds furent adressées tout azimut. En 1967 ou 1968, un 
timbre-poste dont la surtaxe est reversée au Comité est émis 
et en août 1973, 5000 dépliants de six cartes postales du 
Monument sont mis en vente « pour achever le paiement du 
Mémorial érigé en avril 1970 »�

24.
La réception provisoire des travaux est réalisée le 16 avril 
197019

25.

Inaugurations

	 « Pierre tombale de tous ceux qui n’ont pas eu de sépulture, 
ce Mémorial sera pour tous un lieu de recueillement ou 
de prière. Il constituera pour la jeunesse une leçon et un 
avertissement »20

26. 
Le mémorial fut inauguré à Anderlecht le 19 avril 1970 dans 
le cadre du 25e anniversaire de la victoire et de la libération des 
camps. Messieurs Jean Bloch, Jozef Komkommer, Maurice 
Pioro, le général-major médecin Guérisse, Henri Simonet, 
Gaston Eyskens prononcèrent des allocutions, suivies d’une 
invocation du grand rabbin Robert Dreyfus, du kaddish 
chanté par Pinkhas Kahlenberg, avant le dépôt d’une urne 
de cendres de restes humains d’Auschwitz sous la pointe 
du podium scellée dans un bloc de granit. Un volume de 
parchemin où sont inscrits les noms des déportés originaires 
de Belgique qui ne sont pas partis de Malines fut déposé dans 
la crypte.

	 Quelques années plus tard, le 6 mai 1979, est inauguré le 
Monument aux Héros Juifs, adjoint au Mémorial national des 
Martyrs Juifs à Anderlecht. Le projet a été initié par le Comité 
d’Hommage des Juifs de Belgique à leurs héros et sauveurs à 
la mémoire de 242 résistants juifs tombés au combat en tant 
que résistants à l’occupant nazi. Leurs noms sont gravés sur 
six stèles. 
Pour marquer l’événement, l’édition en 18.000 exemplaires 
de la brochure de M. Steinberg Extermination, sauvetage et 
résistance des Juifs de Belgique vise à lancer une campagne 
d’information et de sensibilisation à la shoah parmi la jeunesse 

p.1. MJB, Archives, Fonds Topor, caton 208.
24	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1973, lettre du 21 septembre 1973 de 
J. Komkommer à B. Tarnowski et lettre du 30 août 1973 de 
B. Tarnowski. 
Pour le timbre : correspondance 1967, lettre de B. Tarnowski au 
Ministre des PTT du 9 novembre 1967.
25	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1970 avec l’architecte Godart.
26	 MJB, Archives, Fonds Sophie Schneebalg, carton 182, 
brochure pour l’inauguration et Mémorial National des Martyrs 
Juifs de Belgique, XXVe anniversaire de la victoire et de la libération 
des camps, dossier de presse pour l’inauguration du 19 avril 1970. 
Inauguration du mémorial national des martyrs juifs de Belgique, dans 
La Centrale, n° 135, avril-mai 1970, pp. 2-14. 

et à servir de support à l’usage du corps enseignant belge21

27. 
Le Comité se fixe également pour mission de mettre à jour le 
fichier des sauveurs.

Et ensuite ?

	 « Alors qu’il est enfin reconnu, combien de ceux qui ont 
élaboré le devoir de mémoire  sur le plan idéologique et l’ont 
défendu depuis 1945 vivent encore ? La vacuité reprochée par 
certains au devoir de mémoire pourrait être liée à la disparition 
physique d’hommes et de femmes dont la vie n’a été qu’une 
suite d’engagements et la déportation une étape autour de 
laquelle ils surent élaborer un discours politique. Dans une 
période marquée par la fin des idéologies dominantes, il 
n’est pas sûr que les derniers survivants et les représentants 
de la seconde génération soient à même de poursuivre sous 
cette forme ou de renouveler pareil effort doctrinal. L’enjeu 
présent réside par conséquent dans notre capacité à concilier 
une nécessaire innovation intellectuelle et, en même temps, le 
respect d’un héritage »�

28.

	 La surveillance du Mémorial pose problème dès sa mise 
en chantier. Ensuite, des constats de déprédation parsèment 
la correspondance du Comité national22

29. Dès mars 1973, les 
carreaux de la crypte du Mémorial sont vandalisés par des 
gamins23

30. En 1978, des travaux de nettoyage et de peinture 
doivent être engagés en vue du 10e anniversaire de l’érection 
du Monument et l’année suivante un contrat d’entretien 
hebdomadaire du monument est signé avec une firme privée. 
En 1981, une des plaques de granit où sont gravés les noms 
est saccagée24

31. Mais le summum est atteint en juin-juillet 2006 
quand la crypte est saccagée, l’urne volée, des fils électriques 
arrachés. L’indignation soulevée par ces actes de vandalisme 
fut grande, mettant en valeur un acte de destruction qui 
s’exerce au nom d’une valeur qui est niée  ; cependant, «  le 
vandalisme le plus sournois, le plus implacable, est celui qui 
laisse les monuments à l’abandon, couverts de moisissures »25

32.
Son état de délabrement (sols jonchés, béton ébréché, 
joints fendus, acier rouillé….) est dénoncé, ainsi que son 
lent abandon, «  les grilles ne s’ouvrent plus qu’à quelques 
associations juives, en de rares occasions  ». L’état de 
dégradation est tel qu’il devient peu sûr de le laisser ouvert 
au public.
Outre le vandalisme, le lent abandon et la nature même des 
matériaux, le béton et l’acier, nécessitent maintenant que le 
Mémorial, après plus de 40 ans, soit rénové en profondeur.

27	 Ibidem et D. LIEBERMAN, Gloire aux héros juifs de la 
résistance !, dans Regards, juin-juillet 1979, n° 130, pp. 30-32.
28	 O. LALIEU, op.cit., p. 91.
29	 Voir par exemple la correspondance de M. Heiber avec B. 
Tarnowski en octobre 1969. MJB, Archives, Fonds du Mémorial 
aux martyrs juifs, correspondance 1969. 
30	 MJB, Archives, Fonds du Mémorial aux martyrs juifs, 
correspondance 1978 et 1979.
31	 Ibidem, correspondance avec la firme Glatt de mai 1981.
32	 M. MELOT, op.cit., p. 175.

m u s éOn



 	  67 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire { par Anne Cherton , conseillère scientifique

Rangée d’officiels rassemblés dans la cour du Mémorial National aux Martyrs Juifs de Belgique, à Anderlecht, lors de 
l’inauguration le 19 avril 1970.
On reconnaît Robert Dreyfus, Pinkas Kahlenberg, Gaston Eyskens, Lefèvre Gaston et Henri Simonet. 
MJB, Photothèque, p000890

Photographie du Mémorial dans son environnement.
Archives privées de l’architecte A. Godart

pp. 68-69 : Listes des déportés sur les plaques de granit. Archives privées de l’architecte A. Godart



 	 68 

m u s éOn



 	  69 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Marturs Juifs de Belgique: témoignages de mémoire { par Anne Cherton , Conseillère scientifique



 	 70 

20%, est confirmée, complétant les 80% de fonds pris 
en charge par la Région bruxelloise. Après deux années de 
démarches, le 30 novembre 2011, le dossier de demande 
pour la rénovation du Mémorial est introduit auprès de 
l’Administration des Monuments et Sites de la Région de 
Bruxelles-Capitale. Les études préalables ont été clôturées 
fin 2011 et les permis d’urbanisme introduits. Suivront un 
appel d’offres, la désignation d’un bureau d’études et le choix 
d’un entrepreneur, en accord avec la Région, la Commission 
des Monuments et Sites et la Fondation Mémorial. Tous 
les éléments métalliques seront nettoyés et traités ainsi que 
le béton. Les plaques de granit vont être enlevées et refixées 
(une seule est fendue et devra être renouvelée), les chaînes 
de la ménorah seront également refixées. Des inscriptions 
en quatre langues (français, néerlandais, hébreu et yiddish) 
qui accueillent le visiteur, seule une lettre en yiddish sera 
remplacée, car manquante.

	 La fin des travaux est attendue pour 2013 tout comme 
l’inauguration du site rénové27

34.

Perspectives et conclusion 

	 Un programme de gestion s’élabore, prévoyant un 
service de maintenance, un accès grandement facilité et une 
collaboration avec le Musée Juif de Belgique, pour le site web 
et pour les visites guidées28

35.

	 Interlocuteur de la commune, en prévision du contrat de 
quartier Canal-Midi (2010-2014) qui inclut le Mémorial, 
Isidore Zielonka rêve de replacer le Mémorial au centre d’une 
place publique, éclairée, « dont le bon état serait garanti par 
le contrôle social  ».  Un avis récent de la Commission des 
Monuments et Sites semble déjà envisager cette possibilité. 
La forme rectangulaire des jardins devrait, quant à elle, 
être modifiée pour accompagner la forme du monument et 
mieux le mettre en valeur, comme le voulait initialement son 
concepteur André Godart. La suppression de la haie entourant 
le Mémorial permettrait également une meilleure visibilité.

	 Terminons par un vœu  : que le Mémorial rénové 
redevienne un « monument qui chante » pour reprendre les 
catégories évoquées par Phèdre à Socrate dans un texte de 
Paul Valéry « Dis-moi, n’a-tu pas observé en te promenant 
dans cette ville, que d’entre les édifices dont elle est peuplée, 
les uns sont muets ; les autres parlent ; et d’autres enfin, qui 
sont les plus rares, chantent ? »29

36.

34	 G. KAMPS, Rénovation du Mémorial : la clé de la 
survie ? , dans Regards,  n°743, novembre 2011.
Voir également Mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique. Restauration. 
Etudes préliminaires et sondages, 27 avril 2011. 
35	 G. KAMPS, La saga du mémorial des martyrs juifs, dans 
Regards, n°756, 15-5-2012, p. 1.
36	 P. VALERY, Dialogues. Eupalinos ou l’architecte, dans Œuvres, 
t. II, Paris, 1960, p. 93 (Bibliothèque de la Pléiade, Ed. Gallimard, 
n° 148).

Renouveau

	 Après de nombreuses démarches, le classement du 
Mémorial devient officiel le 23 octobre 2003  pour les motifs 
suivants :
« Le Mémorial National des Martyrs Juifs de Belgique a été 
édifié entre 1968 et 1970 à la suite d’un concours public 
remporté en 1964 par l’architecte montois André Godart, 
qui fut assisté pour l’exécution par l’architecte Odon Dupire 
et les bureaux d’études Jacques Lewin et Louis Cantor. Situé 
à l’angle de la rue Emile Carpentier et la rue des Goujons 
(à l’emplacement appelé aujourd’hui Square des Martyrs 
Juifs), il occupe la partie centrale d’un espace vert entouré 
d’un simple grillage. Dans le cadre généralement dominé 
par des immeubles à appartements sans intérêt architectural 
ni urbanistique particulier, le Mémorial crée un espace 
d’isolement et de recueillement de très grande qualité et d’une 
parfaite sobriété.
Réalisé avec beaucoup de soin en acier et en béton armé, il 
comporte une estrade pouvant accueillir des orateurs, un grand 
espace accueillant des manifestations diverses (notamment de 
nombreuses visites scolaires atteignant plusieurs centaines 
de personnes) et une petite crypte située sous l’estrade. 
L’ensemble, qui peut être utilisé comme synagogue à ciel 
ouvert, est entouré de murs en béton couverts de plaques 
commémoratives en granit noir sur lesquelles ont été gravés 
les noms des 24.600 martyrs juifs répertoriés.
Les références à la symbolique et à la culture juives sont 
données par la forme générale du monument, la structure en 
acier qui le surmonte, les inscriptions de l’entrée et un motif 
mural réalisé en chaînes d’acier évoquant la forme générale 
d’une ménorah.
Depuis la construction du mémorial, une addition discrète 
mais d’un moins grand intérêt architectural a été faite sur une 
façade latérale pour commémorer la mémoire des combattants 
juifs de la guerre 1940-1945 ».
Les grandes qualités architecturales et sculpturales ainsi que la 
haute valeur symbolique et culturelle du Mémorial plaident 
en faveur d’une protection comme monument de cette 
remarquable réalisation. On notera à ce sujet que la Région 
de Bruxelles-Capitale n’a jusqu’à présent accordé que très peu 
de mesures de protection au patrimoine architectural des 
cinquante dernières années et que cet ensemble monumental 
constitue précisément un bon exemple de la production 
artistique de cette époque» 26

33.

étapes de la rénovation

	 Le classement du monument en 2003 permet l’espoir 
d’obtenir des subsides régionaux.
En 2009, aidé de bureaux compétents, Isidore Zielonka, 
architecte et administrateur du Mémorial, établit un 
premier cahier des charges pour l’octroi de subsides destinés 
à la rénovation. En 2009, l’aide financière accordée par 
la Fondation du judaïsme de Belgique, à concurrence de 

33	 Arrêté du Gouvernement de la Région de Bruxelles-Capitale 
du 23 octobre 2003.

m u s éOn



 	  71 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

•

n° 4 - Décembre 2012Les archives du mémorial aux Martyrs Juifs de Belgique : témoignages de mémoire { par Anne Cherton , conseillère scientifique

Inauguration du Mémorial National aux Martyrs Juifs de Belgique, à Anderlecht le 19 avril 1970. 
Sam Topor, Victor Jacobowic et Perel portent la tenue de déportés ; Henri Elberg porte un calot de déporté et un drapeau.
MJB, Photothèque, p000893



 	 72 

m u s éOn

Atlas des clolonies et domaines de la Jewish Colonization 
Association en République Argentine et au Brésil, 1914 - 
(MJB - inv. 06795)

The Jewish settler Leizer Steinbruch with his non-Jewish 
friend Nico Corrêa at Colony Philippson (founded by the 
ICA), 1922 (Vida Rural e ICA, nr. 100023, Instituto 
Cultural Judaica Marc Chagall, Porto Alegre /
 Rio Grande do Sul)



 	  73 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 

	 These words are quoted from a declaration of solidarity 
which Brazilian Jews, including refugees from Nazism, sent to 
President Getúlio Vargas in 1942. Later on I will explain why 
it was written. At this point I would like to emphasize the 
fact that Jewish history in Brazil dates back to the times of its 
discovery in 1500 as Pedro Cabral was accompanied by Gaspar 
da Gama, a Jew by birth who had been forcibly baptized.1 
From the earliest times Jews sought refuge in Brazil fleeing 
the Inquisition in Portugal in the 16th century. Although 
Jewish refugees primarily arrived there as New Christians or 
Conversos, many of them secretly practiced Judaism. Despite 
continued persecution by the Inquisition they played an 
important role in Brazilian society as businessmen, importers, 
exporters, teachers and writers poets. 

	 When northeastern Brazil was under Dutch rule from 
1630 to 1654 Jews who came to Brazil were able to practice 
their religion openly. In 1636 the Kahal Zur Israel Synagogue 

1	 Cf. Basbaum 2004, 86-88.

Brazil. A Refuge in the Tropics – 
History and Memory of the Jewish 

Refugees from Nazi Terror

Brazil has always been a desired refuge and safe haven 
for humanity – for victims suffering of social injustices, 
religious, political and racial persecution […] Jews from 
all parts of the world have come ashore here and found 
blissful happiness among this generous and hospitable 
people. (Pinkuss 1990, 66)

was built in the Dutch capital of Recife, considered the oldest 
synagogue in the Americas. By 1645, the Jewish community 
counted 1,500 people, approximately half of the European 
population in those times.
After driving the Dutch out of the country the ruling 
Portuguese once again succeeded in creating hardships for the 
Jewish community. Nevertheless, from the early 19th century 
on throughout the next hundred years a stream of Moroccan 
Jews left their home and sought refuge in Amazonia, founding 
communities in several cities of northern Brazil.2

Ever since Brazil gained independence from Portugal in 1822 
and became a republic in 1889 the principles of religious 
freedom and equality before the law have been guaranteed in 
all the constitutions subsequently adopted. It was not until 
the turn of the 20th century that with Eastern European Jews 
fleeing from pogroms and unbearable living conditions a 
considerable number of Ashkenasim arrived in Brazil. Among 

2	 Cf. Scliar; Souza 2000, 87-128.

Marlen Eckl 
São Paulo University



 	 74 

Chevra Kaddisha, a children’s home, youth groups, sports 
clubs, libraries, cultural activities, women circles and own 
journals or magazines. 
By trying to meet the needs of the refugees on the one hand 
and the requirements of Brazilian culture on the other hand, 
the synagogues did their best to represent home for many 
exiles and help them to integrate smoothly into the country’s 
society. 
The first Chief Rabbi Fritz Pinkus of the community in São 
Paulo, a refugee coming from Heidelberg, explained the role 
of the synagogues in his memoirs as followed:

Who in one week attended the service as ‘refugee’, the 
next week already felt a little less foreign, and each 
Friday evening he really received support. […] If we 
sometimes were consumed by grief, then we were deeply 
grateful not to be alone, for in those days there were a 
few people who did not have to leave their loved ones 
behind in Europe. (Pinkuss, 1990, 54)

	 Today the synagogues established by German-speaking 
Jewish refugees from Nazism, the SIBRA in Porto Alegre7, 
the ARI in Rio de Janeiro and the CIP in São Paulo8 not only 
are the most important and largest Jewish communities in 
the respective cities, but also have a determining influence 
on Jewish life in Brazil. This especially applies to the CIP 
which being the largest synagogue of all of Latin America has 
a particular role model function and is often considered to be the 
voice and representation of interests of Brazilian Jewry in general.

7	 Cf. Caro; Bendheim; Wolff; Oliven 1986.
8	 Cf. Hirschberg 1976.

them was the Klabin family, today known as the Brazilian 
Rothschilds and the family of the businessman and owner of 
the largest private library in Latin America José Mindlin.
Part of these Eastern European Jews settled in Brazil through 
the Jewish Colonization Association (ICA). In the southern 
Brazilian state of Rio Grande do Sul the ICA had established 
two agricultural colonies in 1902 and 1909 where at the 
height more than 500 Jewish families started new lives in 
Brazil. Although the agricultural project of the ICA failed in 
this country, the Jews themselves thrived after having moved 
to the cities.3

After World War I there was a marked increase in Jewish 
immigration and in the decade from 1920 to 1930 nearly 
29,000 Jews, mainly from Eastern Europe, came to Brazil.4 
The families of the internationally renowned writers Clarice 
Lispector and Moacyr Scliar as well as the Bloch family, 
the founder and owner of one of Brazilian biggest media 
group, and the famous painter Lasar Segall were part of this 
immigration wave.
And yet, it was the stream of Jews seeking refuge from Nazism 
in 1930s and 1940s which had a lasting effect on Jewish life in 
Brazil. Although comparatively small in number – only about 
24,000 people – the influx made Brazil, behind Argentina, 
the second country of refuge in Latin America.5 Unlike most 
of the other Latin American countries where the majority of 
refugees settled in the respective capitals in Brazil the refugees 
found a home in Rio de Janeiro, São Paulo and Porto Alegre 
as well as in the agricultural colonies in southern Brazilian 
states. 
With this flow of refugees, for the first time in Brazilian-Jewish 
history, a significant number of Westjuden (Western and 
Central European Jews) came to Brazil. Consisting largely of 
more urbanized, more assimilated middle and upper-class Jews 
who worked primarily as lawyers, physicians, businessmen, 
journalists, politicians and freelance professionals in their 
home countries, these Westjuden brought the internal conflict 
between Central and Eastern European Jews to Brazil.6 
Thus, the refugees, mostly members of the Liberal and 
Conservative Movement, rejected the established Eastern 
European communal institutions and founded their own 
synagogues. These institutions provided refuge relief and a 
global cultural and social infrastructure including legal aid 
office, career guidance, religious education and services, the 

3	 Cf. Eizirik 1986. Gritti 1997. Lesser 1991.
4	 Cf. Grün 2000, 356.
5	 Cf. Lesser 1995, 184; 169.
6	 Cf. Lesser 1988, 47.

Portrait of Rabbi Fritz Pinkus 
(F. PINKUS: Lernen, Lehren, Helfen. Sechs Jahrzehnte 
als Rabbiner auf zwei Kontinenten. Heidelberger 
Verlagsanstalt, Heidelberg 1990, p.52)

m u s éOn



 	  75 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

This successful establishment of the Jewish refugees from 
Nazism within the community of Brazilian Jewry should 
not conceal the fact that the dictatorial regime of Getúlio 
Vargas in the 1930s began to implement a progressively 
restrictive immigration policy. As in most of the other 
countries in the world it was directed principally towards the 
Jews. It sought to prevent the rising flow of mainly Jewish 
refugees from Nazism to come to Brazil. Nationalism and 
xenophobia became powerful tools for the official circles 
defending this policy. In those years the country was deeply 
engaged in a debate on brasilidade (brazilianization). Brazilian 
national identity was promoted by the so-called campanha 
de nacionalização (nationalization campaign) in order to 
ensure a better “integration” of immigrant minorities, such 
as the Italian, Japanese, German or Jewish communities into 
Brazilian mainstream culture. As part of this campaign the 
use of foreign languages in education and religious services 
as well in the publication of newspapers was prohibited and 
immigrant organizations had to “nationalize” their names and 
to elect native-born Brazilians to their boards of directors. 
Moreover, the ideal of branqueamento, the whitening of the 
population, became a determining factor of the immigration 
policy. Influenced by European racial theories and common 
stereotypes politicians and decision-makers considered Jewish 
immigration harmful and undesirable for the country. Jews 
were classified as non-European, meaning non-white, and 
unassimilable. Equated with Communists they were regarded 
as threat for Brazil. 
In this climate of anti-Jewish hostility on June 7, 1937, even 
five months before the Vargas’ coup d’etat that established 
the Estado Novo (New State) the Foreign Ministry - with the 
president’s approval - issued the first Secret Circular, which 
forbade the consuls in Europe to grant entry visas to persons 
of “Semitic origin.”9 Throughout the Vargas-regime the 
circulars containing restrictions regarding the immigration 
of Jews were distributed secretly because the authorities 
feared a negative international reaction, especially from the 
United States. And indeed, after learning about it the U.S. 
government protested and achieved the relaxing of the Secret 
Circular.
Nonetheless, Brazil held onto its restrictive anti-Jewish 
immigration policy. Only Jewish artists and intellectuals 
of international fame as well as Jewish capitalists with a 
minimum capital of US$ 29,000 if they could prove the 

9	 Cf. Carneiro 2001, 113-124. Lesser 1995, 92-94.

transfer of this amount and its investment in Brazil were 
allowed to receive an entry visa. Launched in 1935, the 
plan to bring Jewish academics dismissed by the German 
government to Brazil served the Brazilians well because at 
that time only a few Brazilians were scientists or researchers. 
Eleven different academic institutions throughout the country 
desired displaced German scholars, including the University 
of São Paulo, the world renowned biomedical research centers 
Instituto Butantan in São Paulo and the Oswaldo Cruz 
Foundation in Rio de Janeiro. Without forcing the European 
way of teaching and researching upon the Brazilian colleagues 
the German and later also Austrian scholars, mostly natural 
scientists, succeeded in developing new methods together 
with the local researchers that served better Brazilian needs. 
With their work they made valuable contributions to Brazil’s 
progress and to the leading position some of the research 
facilities hold in Latin America today.10 
In 1938 the decree no. 3010 set down that 80% of annual 
immigration quota reserved for each country had to be 
filled with agriculturists arguing that there was a great need 
for agricultural laborers in Brazil. As the urbanized well-
educated Jews mostly could not provide this qualification, 
this regulation was exactly in line with the governmental 
policy to prevent Jewish immigration.11 Anti-Semitism was 
a present phenomenon in important official circles and state 
correspondence.12 But whereas thousands of immigrants from 
Nazi-dominated Europe were barred, Jewish immigration 

10	 Cf. Lesser 1995a. Aust 1963/64.
11	 Cf. Carneiro 2001, 144/145.
12	 Cf. Carneiro 2001. Milgram 2007.

Portrait of Getúlio Vargas (© www.brasil.gov.br)

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 



 	 76 

Rolândia was the last stop on the line. […] We rented 
a small wood house in the town square […] After we 
tilted our packing crates from horizontal to a vertical 
position and called them ‘closets’, we bought beds, 
borrowed a table, and transformed empty kerosene cans 
into benches by connecting them with wooden planks. 
Our furnishings, if not exactly comfortable, proved 
quite adequate. […] We planted cotton, rice, beans 
[…] We had bought two cows as soon as we arrived and 
during our first year we had cultivated a small pasture 
– an oasis in the wilderness. (Kaphan 1996, 175; 177) 

	 Rolândia was an exception among the agricultural projects 
in Latin America. Whereas in the other countries most of 
the similar projects failed, it turned into a prosperous city 
thanks to the coffee boom and the refugees’ success as coffee 
planters.16 It became a unifying force and collective experience 
for the entire German-speaking exile in Brazil because even the 
refugees living in Porto Alegre, São Paulo or Rio de Janeiro, spent 
some time or had friends and relatives there.

16	 Cf. Kominsky 1985. Carneiro 2010, 181-190.

continued individually by a variety of means. 
While several Brazilian diplomats in Europe played a crucial 
role in thwarting Jewish immigration others sympathized 
with the desperate Jews and spared no effort in order to 
help them. Luiz Martins de Souza Dantas, the Brazilian 
ambassador in France, continued to issue entry visas, even 
diplomatic visas, in demonstrative disregard of his superiors’ 
explicit orders, and in doing so helped nearly 500 Jewish 
refugees to escape from Nazi persecution. In recognition of 
his action he was honored by Yad Vashem with the Righteous 
Among the Nations award.13 There is only one other Brazilian 
to receive this honor, the diplomatic clerk Aracy de Carvalho 
Guimarães Rosa. Known as „angel from Hamburg“ the 
later wife of the renowned writer João Guimarães Rosa who 
worked as vice-consul in Hamburg in those years ignored 
the official immigration policy and ensured that the consul 
general issued visas for Jewish refugees without noticing it.14

	 It is thanks to the humanitariasm of the Brazilian consul 
general in Geneva and representative at the League of Nations 
Milton Cesar de Weguelin Vieira that even in 1941 under 
the guidance of Hermann Görgen the flight of the famous 
group Görgen was made possible. 38 of this group consisting 
of 48 persons were “non-Aryan” according to Nuremberg 
Laws. Among them was the second eldest son of the writer 
Jakob Wassermann, the youngest author banned by the Nazis 
Ulrich Becher and his wife Dana, daughter of the Austrian 
writer Alexander Roda Roda. Against his better judgment the 
consul provided the group with the necessary visas.15

	 Several Jewish refugees, mostly lawyers, physicians and 
scientists without any agricultural experiences, managed to 
gain an entry visa legally because they acquired a plot of land 
in colonies in the middle of the uncultivated jungle in the 
southern Brazilian states Paraná, Santa Catarina and Rio 
Grande do Sul. Rolândia became the most famous of them. 
Due to the courageous commitment of the former Reichstag 
deputy Johannes Schauff who came up with an extraordinary 
barter: By offering German railroad tracks for Brazilian 
land about ten Jewish families and an unknown number of 
families considered “non-Aryan” by Nuremberg Laws found 
refuge in Brazilian hinterlands. In her memoirs Käthe Kaphan 
describes the tough, early period these refugees endured in the 
primitive environment.

13	 Cf. Koifman 2002.
14	 Cf. Schpun 2011.
15	 Cf. Görgen 1997.

Portrait of Hermann Görgen (© Dorli Schindel, Bonn)

m u s éOn



 	  77 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 After the so-called “Anschluss” of Austria, the takeover of Sudetenland and the establishment of the 
Protectorate of Bohemia and Moravia in 1938 Pope Pius XII was deeply concerned about the growing 
number of Catholics of Jewish origin forced to flee Europe. He pressured the Vargas-regime that finally 
approved three thousand entry visas for the so-called “Catholics non-Aryan” in 1939. This agreement with 
the Vatican helped Brazil’s government to satisfy contradictory international and domestic expectations. 
On the one hand it was held up as an example of the country’s willingness to absorb these refugees and 
Brazil received international recognition for its humanitarian stance. On the other hand the Vargas-regime 
maintained the domestic position of anti-Semitic attitudes. Convictions such as Jews were always to be 
considered Jews even if they had been converted were responsible for the delay and denial of these visas, 
especially by Brazilian diplomats in Germany. In the end only 959 visas were granted; only 803 persons 
made use of them and immigrated to Brazil.17

In this context it is necessary to mention the effort of the persons in charge in Belgium. Brazilian diplomats 
in Belgium granted 200 of these visas. Additionally, the Brazilian consuls in Brussels and in Antwerp, the 
Raphaelsverein, the Dutch Catholic Committee for Victims of Religious Persecution, and Papal Nuncio 
Archbishop Clement Micara all worked together to get transit visas from the Belgian government and 
Catholic non-Aryan visas from Brazil for two hundred refugees who had been interned in camps in 
Germany and Holland. 

	

17	  Cf. Milgram 1994, 151.

Rolândia (© M.H. MAIER: Ein Frankfurter Rechtsanwalt wird Kaffeepflanzer im Urwald Brasiliens. Bericht eines Emigranten 
1938-1975. Frankfurt am Main: Josef Knecht Verlag 1975, p.35)

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 



 	 78 

Therefore, it may be not surprising that the most prominent 
refugee of this group of “Catholic non-Aryan” received his 
visa in Antwerp. It was the literary critic and scholar Otto 
Maria Carpeaux. Born into a Viennese-Jewish family as Otto 
Karpfen he converted to Catholicism at the age of 30 and 
became apologist of Austro-fascism. After 1938 he fled to 
Belgium where he published a historical overview written in 
Flemish called Van Habsburgs tot Hitler under the pen name 
Leopold Wiesinger in July 1938 and began to work for the 
Gazet van Antwerpen. Thanks to his close contact with church 
representatives he managed to obtain a Brazilian visa as a 
“Catholic non-Aryan”. His friend Pater Ambros Pfiffig from 
Utrecht had informed him about this possibility. Arriving 
in Brazil Carpeaux at first had great difficulties in finding 
a job. To work as a journalist knowledge of Portuguese was 
obligatory. Learning this language at the age of 40 became 
“one of the acid-tests in my life. But it was worth it: For it 
opened me the doors to Brazilian life and society.” (Carpeaux 
qtd. in Perez 1968, 14). 

	 Owing to his articles and essays about literature, music, 
arts and philosophy he became a mediator for Central 
European culture, mainly German culture and influenced 
generations of Brazilian intellectuals and artists. He also 
became an idol for the student and labor movement when 
after the military putsch in 1964 he had the courage to openly 
support the opposition. He was politically active until the 
regime hampered his work so that he was forced to quit his 
job. Together with two other refugees, the German-Jewish 
literary theorist and theater critic Anatol Rosenfeld and the 
Hungarian-Jewish philologist and translator Paulo Ronai, 
Carpeaux form a triumvirate of the most important non-
native-born Brazilian intellectuals of the 20th century.18

	 Anyhow, for most of the aforementioned 24,000 
Jews who sought refuge in Brazil from 1933 to 1945 the 
temporary tourist or transit visa was the only chance to 
save their lives. After successfully immigrating a refugee had 
the possibility to become a legal citizen. But in 1939 this 
regulation was restricted so that many refugees were forced 
to live with an unsolved legal status and, still worse, were 
afraid of being expelled and deported to Europe. Their fear 
was not unjustified because they probably knew about the 
deportation of the German-Jewish communists Olga Benario 

18	 Cf. Eckl 2008. 2010a.

and Elisabeth Ewert to Nazi Germany, where the two women 
subsequently died in concentration camps. Some refugees did 
receive a deportation notice, but in the end were permitted to 
stay. Eventually, the Brazilian authorities granted provisional 
residence and work permits to all temporary or “irregular” 
immigrants in July 1941, however that only until the end of 
the war. 

	 In addition, from the perspective of anti-Semitic policy 
makers, Jews abroad were classified as Semites, non-European 
and undesirable. But once arrived in Brazil they were 
regarded as whites and hence acceptable and valuable for the 
branqueamento. That explains why anti-Semitism was never 
institutionalized in Brazilian home policy.19 Thus, the anti-
Semitism advocated by the official circles during the Estado 
Novo had no negative affect on the social coexistence in 
Brazilian multi-ethnic society. Jews in Brazil never faced anti-
Semitic violence because anti-Semitism never won genuine 
popular support.20 The Brazilians rather befriended Jewish 
refugees and were very open-hearted and helpful to them.

	 In fact, Brazilian cordiality facilitated the easy 
integration of foreigners in the new country. Nonetheless, 
finding a job was complicated by the regulations of 
the nationalization campaign which also promoted the 
“nationalization” of Brazilian economy. Some professions 
were reserved for native-born Brazilians. And physicians, for 

19	 Cf. Cytrynowicz 2008, 92
20	 Cf. Levine, Robert M. 1968, 53.

Portrait of Otto Maria Carpeaux (O.M. CARPEAUX:
Tendências contemporâneas na literatura. Um esboço. 
Rio de Janeiro: Tecnoprint Gráfica S.A. 1968, p.5)

m u s éOn



 	  79 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

example, were not allowed to practice without passing 
a special examination. The situation for craftsmen and 
engineers was more promising as there was a shortage of 
skilled labor. Also the refugees who had sufficient means 
to found a company were in a good position. Printing 
companies, furniture or toy factories were formed 
during that time by exiles. Some refugees became 
mercers or grocers. Now successful managers they were 
able to help out other refugees by hiring them.21 

	 In 1942 this beginning economic consolidation was 
again put at risk. When Brazilian vessels fell under Nazi 
attack in Brazilian coastal waters the Vargas-regime 
finally gave up its position of the so-called eqüidistância 
pragmática, maintaining equal distance between Nazi 
Germany and the Western democracies. In January 
1942 the Brazilian government severed diplomatic ties 
with the Axis and entered into war on the side of the 
Allies in August. Brazil was the only Latin American 
country to send an own expeditionary force to Europe. 
It consisted of over 25,000 men, who fought together 
with the U.S. Army in northern Italy and participated 
in the victorious battle of Monte Castello.22 42 Jews 
were part of the force among them the artist Carlos 
Scliar, a cousin of the aforementioned writer Moacyr 
Scliar, and Clarice Lispector who was a volunteer in the 
corps of nurses. 
The Vargas-regime then promulgated numerous laws 
aimed against the so-called súditos do eixo (subjects of 
the Axis). Legal resident aliens from the Axis Powers and 
Brazilians of the German, Italian or Japanese descent 
were now considered enemy aliens and suspected of 
being a fifth column. The authorities, thereby, did 
not distinguish between Jewish refugees fleeing from 
Nazism and Brazilians of German or Austrian descent 
or immigrants potentially sympathizing with fascism. 
These special provisions considerably affected the 
refugees’ daily life. The freedom of movement was 
restricted. The government required a permit for all 
travels, a so-called salvo-conduto. Radios and cameras 
were confiscated or had to be registered because 
they could be used for espionage. Furthermore, the 
compensation law passed in March 1942 as a result of the 
attacks from German submarines was a huge financial 

21	 Cf. Hirschberg 1945.
22	 Cf. McCann 1995.

burden for the exiles who were already struggling to make a living. 
It imposed the súditos do eixo the liability for all the damages to 
Brazilian property caused by the Axis with 10% to 30% of their 
bank assets. But more than this, it was the prohibition of the 
public use of languages of the Axis Powers that proved difficult for 
the refugees, particularly for the older people. Quite often exiles 
were denounced and arrested by the police for speaking German 
in public. In the majority of the cases they were released after a 
short time. Some German Jews were required to report to police 
headquarters every week. Besides, they had to tolerate intensified 
police surveillance and denunciations because of alleged Nazi-
espionage that resulted in house searches and the confiscation 
of “suspicious” documents and objects. Not surprisingly, Carlos 
Langenbach declared in his memoirs: “Being a German Jew, it 
was no fun to live in Brazil during the war.” (Langenbach 2007, 
401) Throughout the country ten internment camps for súditos 
do eixo were established where interned refugees met former 
enemies. Here they came face to face with members of the 

Permit for all travels or Laissez-Passer, Salvo-conduto (Max Wiener Collection, 
Gladis Wiener Blumenthal, Porto Alegre / Rio Grande do Sul).

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 



Solidarity declaration of the Brazilian Jews
(F. PINKUS: Lernen, Lehren, Helfen. Sechs Jahrzehnte als Rabbiner auf zwei Kontinenten. Heidelberger Verlagsanstalt, Heidelberg 
1990, p. 66)

m u s éOn

 	 80 



Brazilian sector of the NSDAP-Auslandsorganisation (Foreign 
Organization) and their sympathizers. 
Nazi activity in Brazil was fairly intense. With approximately 
4500 members of NSDAP Foreign Organization Brazil had 
the largest number of party members outside Germany.23 To 
which extremes their fanaticism of Nazism went and how 
great their willingness to make sacrifices for the “Führer” 
was can be proved by the fact that some of them, keen to 
join the Wehrmacht in spring 1942, chose to leave the 
security of their homes in Brazil and set out for war-torn 
Europe. The Antwerpian journalist Rosine De Dijn tells this 
extraordinatory story in her book Het schip van de laatste kans. 
Nazi’s en Joden op de SS Serpa Pinto. Rio de Janeiro – Lissabon 
– New York 1942, published in 2009.24 
With their declarations of solidarity, such as the one I 
mentioned at the beginning, the representatives of the Jewish 
communities sought to convince Brazilian authorities to 
distinguish between aggressors and their victims. They also 
assured them of the Jewish support. To this end, Chief Rabbi 
Pinkuss joined the Conference of Brazilian Rabbis and signed 
its declaration which empathized that 

in these moments of patriotic exaltation the country is 
experiencing in the present crusade, Brazilian Jews, the 
native ones and the ones who sought refuge, share the 
wishes of the Brazilian people and offer the government, 
in confidence on the wise leadership of your Excellency 
[the declaration was personally addressed to Vargas, 
M.E.], their outright collaboration. (Pinkuss 1990, 66)

	 Even though the refugees continued to be considered 
súditos do eixo, President Vargas expressed his appreciation for 
Jewish solidarity and uttered his indignation about the events 
in Europe: 

In deep sorrow we observe the Nazi persecution of 
Jews in Europe which reminds us of the suffering 
of Christians in barbarous times. Please let the 
representatives of Brazilian Jewry know that Brazil is 
outraged about these persecutions. I thank you for the 
tribute you paid me and I trust the Jews to be dignified 
fellow campaigners mastering the country’s challenges. 
(Vargas qtd. in Hirschberg 1976, 74)

	 In this context it should be mentioned that at this time the 
Vargas-regime also paid its last respects to the most famous 
of the Jewish refugees in Brazil and in all of Latin America, 
the international renowned Austrian writer Stefan Zweig. 
After Zweig and his second wife Lotte committed suicide in 
Brazilian exile in February 1942, the Brazilian government 
allowed a state funeral in accordance with Jewish rites.25 The 

23	 Cf. Moraes 2002, 165.
24	 Cf. De Dijn 2009.
25	 Cf. Dines 2006, 585-618.

diary entry of the prestigious political journalist and Zweig’s 
closest friend in Brazil, Ernst Feder, reveals that Zweig’s death 
deeply moved the Brazilians who were united in mourning:

The whole town was under the effect of the ceremony 
[…] While the hearses rolled through the town all the 
shops spontaneously closed. At the cemetery the crowd 
was such that there was little to see and to hear, a 
moving scene, this crowd that comprises all social strata, 
races and classes and that is visibly moved. (Diary entry 
of February 24, 1942, in: Feder Diaries. vol. 15) 

	 It has to be said that against all these odds, due to the 
strong assimilatory force of Brazilian society the majority of 
Jewish refugee from Nazism succeeded in establishing a new 
life and becoming a valuable part of Brazilian society. Their 
contributions and achievements were numerous, indeed too 
numerous to list. However, I would like to mention a few 
examples of the successful integration of the Jewish refugees in 
Brazilian arts and economy in addition to the aforementioned 
lasting influence of the intellectuals as scientists and cultural 
mediators or the importance of the synagogues founded by 
German-speaking Jews. 
It is noteworthy that Brazilian media already in the middle of 
the forties began to view the refugees as cultural mediators. 

Portrait of Stefan Zweig, 1940. Photographer: Wolf Reich. 
(© Casa Stefan Zweig, Petrópolis / Rio de Janeiro)

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 

 	  81 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



 	 82 

In articles entitled “Brazil, Refuge of Intellectuals”26 or “The 
Drama and Enigma of War Refugees” Brazilian journalists 
emphasized that the exiles could assume a key role as 
disseminators of Brazil all over the world:

Brazil is one of the biggest and at the same time one of 
the most unknown countries. [...] In the immigration 
wave of the last decade numerous highly cultured people 
with relations all over the world came to Brazil and 
perhaps it would be quite interesting if these thousands 
of people get familiar with Brazilian reality and share 
what they learned here with people from all over the 
world. They will not only speak of the beauty of its 
nature, but also of the efficiency of their achievements 
and the qualities of its population. (Author unknown 
1944)

	
	 Indeed, some of the refugees did become disseminators 
of Brazilian culture in their former home countries through 
their writing and personal commitment. The most famous 
contribution might be Zweig’s classic essay on Brazil since the 
German-speaking exile in Brazil is intrinsically linked to the 
figure of Zweig and his hymn of praise as Land of the Future. 
Nevertheless, he was not the only Jewish author fleeing the 
Nazis to Brazil to write about his country of refuge. Although 

26	 Cf. Fischer 1945

they might be forgotten nowadays or are lesser known, Vilém 
Flusser, Ulrich Becher, Richard Katz, Martha Brill, Hugo 
Simon and Alfredo Gartenberg are only a few of the exiles 
who wrote about their exile experiences in Brazil. Thinking 
of an European audience they intended to give a better 
understanding of what Brazil is like.27

Furthermore, Ernst Feder, Fritz Pinkuss, Carlos Langenbach, 
Käthe Kaphan, Mathilde and Max Hermann Maier, Paul 
Rosenstein, Klaus Oliven, Eva Sopher, Trudi Landau, 
Charlotte Hamburger and many other refugees registered the 
story of their lives in diaries or memoirs. Some felt committed 
to tell their stories in the context of the history of the Third 
Reich, the holocaust and the Vargas-Regime. Less political 
and historical charged, others indicated that they wrote 
their stories down for their grandchildren. By describing the 
formative experience of the loss of their homes in Europe and 
the new beginning in Brazil all these autobiographical texts 
are important testimonies of Brazilian-Jewish history.28 
Brazilian subjects fascinated the exiled artists. However, they 
never abandoned their European roots. The Romanian Samson 
Flexor who had studied arts in Brussels and Paris before his 
flight to Brazil the Austrian and Polish artists Agi Straus and 

27	 Cf. Eckl 2010. 2010b.
28	 Cf. Eckl 2005.

Stefan and Lotte Zweig (© Casa Stefan Zweig, Petrópolis / Rio de Janeiro)

m u s éOn



 	  83 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Fayga Ostrower, the Italian and German illustrators Ernesto di 
Fiori, Gerda Bretani and Hilde Weber as well as the German 
painters Alice Brill Czapski and Walter Lewy are only a few 
artists whose artworks enriched Brazilian culture. Moreover, 
by founding their own art school and working as art teachers, 
some of them had a determining influence because they taught 
the Brazilians how to understand and analyze Modern art.29

The beginning of Modern Brazilian theater coincided with 
the arrival of the Jewish refugees from Nazism in Brazil. 
Not surprisingly, several stage actors as the Polish Zygmunt 
Turkow, the Romanian Joseph Landa and the Italian Nydia 
Pincherle contributed both to the modernization of Brazilian 
theater and the dissemination of Yiddish culture by playing 
at Yiddish theater companies throughout Brazil.30

The musicians like the Hungarian Eugen Szenkar and the 
Germans Henry Jolles, Ernst Mehlich and Fritz Jank may 
take the credit for giving a new impetus to Brazilian music. 
Due to them Brazilians learned new ways of interpreting 
music. Although they never gave up performing and teaching 
classical music, they were open to music of the indigenous 
peoples. The refugees became mentors for future generations 
of Brazilian musicians, e.g. Antonio Carlos Jobim, the father 

29	 Cf. Carneiro 1996, 165-169; 181-186. Aust 1993, 58; 66-70
30	 Cf. Carneiro 1996, 169-171; 186-188.

of the Bossa Nova.31

The photographers Hans Günter Flieg, Peter Scheier, 
Hildegard Rosenthal and many others turned into 
mediators of a view influenced by the Bauhaus. They not 
only modernized Brazilian photography, but also established 
photojournalism in Brazil and had decisive influence on 
promotional photography.32 Flieg, a cousin of the writer 
Stefan Heym, concluded: “It may be quite possible that 
photography could be very helpful for a new beginning in 
a foreign country. […] Perhaps the complete works of my 
photos do tell a love-story – my discovery of Brazil.” (Flieg 
qtd. in Nungesser 2003, 13) 
And finally there were two Jewish refugees who had a 
distinguished career in an industry which did not exist in 
Brazil at that time. The German Hans Stern and the French 
Jules Sauer. Jules Sauer grew up and lived in Brussels because 
his father worked as engineer in one of the phosphate mines in 
Belgium. In 1937 he began his studies at the École Politecnique 
in Antwerp. 33 He and Hans Stern were teenagers when they 
arrived in Brazil in 1939. After being introduced to the variety 
of existing precious stones in Brazil, they were fascinated and 

31	 Cf. Aust 1993, 57-66.
32	 Cf. Kossoy 2005.
33	 Cf. Jules Sauer in: Carneiro 2010, 149. 

Alice Brill Czapsky, Quintal (backyard), 1930s, oil on canvas, 34 x 46 cm
Photographer : ©Rômulo Faldini - (Private collection, Alice Brill Czapsky, São Paulo / São Paulo)

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 



 	 84 

decided to promote them internationally. In 1941, Jules Sauer 
founded the company Amsterdam Sauer and four years later 
Hans Stern H. Stern. As there was no real market for Brazilian 
gems in those years, both soon became important gemstone 
trading companies. Today they belong to Brazil’s top jewelry 
manufacturers and designers with international renown. This 
is particularly true for H. Stern since he has a retail chain of 
more than 160 stores throughout the world.

	 Today the children and grandchildren of the Jewish 
refugees are fully integrated in Brazilian society and considered 
themselves Brazilians. They work e.g. as businessmen, 
professors, physicians, journalists, theater managers, 
authors, photographers, artists, or film directors. They give 
their European-Jewish origin a particular significance by 
incorporating it in their work. This interaction of the two 
different cultures enables new approaches to this heritage. 
To conclude, the famous journalist and travel writer Richard 
Katz captured the feeling of the large majority of the Jewish 
refugees from Nazism when he, looking back on his life, said: 
“Fate smiled on me, I sought refuge and found a new home.” 
(Katz 1958, 306).

Bibliography: 

Aust, Carolina Bresslau (1993). “Musiker, Maler, Grafiker, 
Dichter, Schriftsteller und Journalisten. Ein Bericht über die 
deutsche Emigration zwischen 1933-1946 nach Brasilien” in: 
Staden-Jahrbuch, Nr. 41, 54-93. 

------ (1963/64). “Der Beitrag deutscher Wissenschaftler zum 
Aufbau der philosophischen Fakultät der Universität São 
Paulo” in: Staden-Jahrbuch, Nr. 11/12, 197-211.

Author unknown (1944). “O drama e o enigma dos refugiados 
de Guerra. Em número muito inferior ao dos imigrantes em 
tempos normais” in: O Globo, 19.08.1944.

Basbaum, Henry W. (2004). A saga do judeu brasileiro. A 
presença judaica em Terras de Santa Cruz. São Paulo: Edições 
Inteligentes.

Carneiro, Maria Luiza Tucci (2010). Cidadão do mundo. 
Brasil e a questão dos refugiados judeus 1933-1948. São Paulo: 
Editora Perspectiva.

----- (2007) (ed.) O anti-semitismo nas Américas. Memória e 
história. São Paulo: EdUSP/FAPESP.

------ (2001). O anti-semitismo na era Vargas. Fantasmas de 
uma geração (1930-1945). São Paulo: Editora Perspectiva. 

------ (1996). Brasil, um refúgio nos trópicos. A trajetória dos 
refugiados do nazi-fascismo/Brasilien. Fluchtpunkt in den 
Tropen. Lebenswege der Flüchtlinge des Nazi-Faschismus. São 
Paulo: Editora Estação Liberdade.

Caro, Herbert; Bendheim, Erwin; Wolff, Bernhard; 
Oliven, Claus [sic] (ed.) (1986). SIBRA. Sociedade 
Israelita Brasileira de Cultura e Beneficência 1936-1986. 
Porto Alegre: Editora Ética.

Cytrynowicz, Roney (2008). “Beyond the State and 
Ideology: Immigration of the Jewish Community to Brazil, 
1937-1945” in: Lesser, Jeffrey; Rein, Raanan. Rethinking 
Jewish-Latin Americans. Albuquerque: University of New 
Mexico Press, 89-106.

De Dijn, Rosine (2009). Das Schickalsschiff. Rio de 
Janeiro – Lissabon – New York 1942. München: Deutsche 
Verlagsanstalt.

Dines, Alberto: Tod im Paradies. Die Tragödie des Stefan 
Zweig. Frankfurt am Main: Edition Büchergilde 2006.

Eckl, Marlen (2010). “Das Paradies ist überall verloren.” 
Das Brasilienbild von Flüchtlingen des Nationalsozialismus. 
Frankfurt am Main/Madrid/Orlando: Vervuert Verlag.

----- (2010a) “‘De Karpfen à Carpeaux’ – Otto Maria 
Carpeaux’ Weg vom bekennenden Österreicher zum 
überzeugten Brasilianer” in: Andress, Reinhard et.al. 
(ed.): Weltanschauliche Orientierungsversuche im Exil. 
Amsterdam/Atlanta: Editions Rodopi 2010, S. 209-226.

----- (2010b) “‘Europa im Urwald’ – Ulrich Bechers 
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus und 
dem Exil in Brasilien in den Theaterstücken Samba und 
Makumba” in: Zwischenwelt. Zeitschrift für Kultur und 
Literatur des Exils und Widerstands (Wien), Vol. 27 Nr. 
3-4, 28-33.

----- (2008) “Goethe in den Tropen – Kulturvermittlung 
im brasilianischen Exil” in: Etudes Germaniques (Paris), 
Vol. 63 Nr. 4, Oktober-Dezember 2008, 773-789.

----- (2005) “...auf brasilianischem Boden fand ich eine neue 
Heimat.” Autobiographische Texte deutscher Flüchtlinge 
des Nationalsozialismus 1933-1945. Remscheid: Gardez! 
Verlag.

m u s éOn



•

 	  85 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Eizirik, Moysés (1986). Imigrantes Judeus. Relatos, Crônicas 
e Perfis. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias 
do Sul.

Feder, Ernst Diaries. Vol. 15 (1941-1943). Ernst Feder 
Collection. AR 7040. Leo Baeck Institute. New York. 
Microfilm.

Fischer, Almeida (1945). “Brasil, refúgio dos intelectuais” 
in: Cruzeiro, 15.12.1945.

Görgen, Hermann (1997). Ein Leben gegen Hitler. Geschichte 
und Rettung der “Gruppe Görgen”. Autobiographische Skizzen. 
Münster/Hamburg/London: LIT Verlag.

Gritti, Isabel Rosa (1997). Imigração Judaica no Rio Grande 
do Sul. A Jewish Colonization Association e a Colonização de 
Quatro Irmãos. Porto Alegre: Martins Livreiro-Editor 1997.

Grün, Roberto (2000). “Construindo um lugar ao sol: os 
judeus no Brasil” in: Fausto, Boris (ed.): Fazer a América. São 
Paulo: EdUSP, 353-381. 

Hirschberg, Alfred (1945). “The Economic Adjustment 
of Jewish Refugees in São Paulo” in: Jewish Social Studies, 
Vol. 7, 31-40.

Hirschberg, Alice Irene (1976). Desafio e resposta. A história da 
Congregação Israelita Paulista desde a sua fundação. São Paulo: 
Edição especial por ocasião do quadrigenário da Congregação 
Israelita Paulista.

Kaphan, Käthe (1996): “Immigration into the Brazilian 
Jungle” in: Morris, Katherine (ed.) (1996). Odyssey of Exile. 
Jewish Women Flee the Nazis for Brazil. Detroit: Wayne State 
University Press, 174-178.

Katz, Richard (1958). Gruß aus der Hängematte. Heitere 
Erinnerungen. Rüschlikon-Zürich: Albert Müller Verlag.

Koifman, Fábio (2002). Quixote nas trevas. O embaixador 
Souza Dantas e os refugiados do nazismo. São Paulo/Rio de 
Janeiro: Editora Record.

Kossoy, Boris (2005): “Construção de uma visualidade 
moderna” in: Instituto Moreira Salles (ed.). O mundo de Alice 
Brill. São Paulo: Instituto Moreira Salles, 6-14.

Kominsky, Ethel Volfzon (1985). Rolândia, a terra prometida. 
Judeus refugiados do nazismo no norte do Paraná. São Paulo: 
FFLCH/Centro de Estudos Judaicos/USP.

Langenbach, Carlos (2007). Uma viagem pelo século 20. 
Histórias de uma vida. Rio de Janeiro: Author’s edition.

Lesser, Jeffrey (1995). Welcoming the Undesirables. Brazil 
and the Jewish Question. Berkeley, Los Angeles, London: 
University of California Press.

----- (1995a). “Jewish Refugee Academics and the Brazilian 
State, 1935-1945” in: Ibero-Amerikanisches Archiv. Zeitschrift 
für Sozialwissenschaften und Geschichte, 21:1/2, 223-239.

----- (1991). Jewish Colonization in Rio Grande do Sul, 1904-
1925 / Colonização Judaico no Rio Grande do Sul, 1904-1925. 
São Paulo: CEDHAL. 

----- (1988). “Continuity and Change Within an Immigrant 
Community: The Jews of São Paulo 1924-1945” in: Luso-
Brazilian Review, 25:2 (Winter), 45-58.

Levine, Robert M. (1968) “Brazil’s Jews During the Vargas 
Era and After” in: Luso-Brazilian Review, 5:1 (Juni), 45-58.

McCann, Frank D. (1995). “Brazil and World War II: The 
Forgotten Ally. What did you do in the war, Zé Carioca?” in: 
Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe, 6:2 
(Juli-Dezember), 35-70.

Milgram, Avraham (2007). “O Itamaraty e os judeus” in: 
Carneiro (2007), 379-410.

----- (1994). Os judeus do Vaticano. A tentativa de salvação de 
católicos não-arianos de Alemanha ao Brasil através do Vaticano 
(1939-1942). Rio de Janeiro: Imago Editora.

Moraes, Luís Edmundo de Souza (2002). Konflikt und 
Anerkennung: Die Ortsgruppen der NSDAP in Blumenau und 
Rio de Janeiro. Berlin: Metropol Verlag.

Nungesser, Michael (2008). “Chemnitz liegt bei São 
Paulo. Der Fotograf Hans Günter Flieg” in: Mössinger, 
Ingrid; Metz, Katharina (ed.). Hans Günter Flieg 
Dokumentarfotografie aus Brasilien (1940-1970). Leipzig/
Bielefeld: Kerber Verlag, 10-14.

Perez, Renard (1968). “Otto Maria Carpeaux” in: Carpeaux, 
Otto Maria. Tendências contemporâneas na literatura. Um 
esboço. Rio de Janeiro: Tecnoprint Gráfica, 11-22.

Pinkus, Fritz (1990). Lernen, Lehren, Helfen. Sechs Jahrzehnte 
als Rabbiner auf zwei Kontinenten. Heidelberg: Heidelberger 
Verlagsanstalt.

Scliar, Moacyr; Souza, Márcio (2000). Entre Moisés e 
Macunaíma. Os judeus que descobriram o Brasil. Rio de 
Janeiro: Editora Garamond.

Schpun, Mônica Raisa (2011). Justa: Aracy de Carvalho e o 
Resgate de Judeus: Trocando a Alemanha Nazista Pelo Brasil. 
Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira.

n° 4 - Décembre 2012Brazil. A Refuge in the Tropics- History and Memory of the Jewish Refugees from Nazi Terror { par Marlen Eckl, São Paulo 



m u s éOn

 	 86 



n° 4 - Décembre 2012Présence de Benjamin Fondane dans la vie littéraire de Bruxelles { par Monique Jutrin, conférencière 

 	  87 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Lorsque Benjamin Wecsler1, connu en Roumanie sous 
le nom de B. Fundoianu, arrive à Paris en 1924, il devient 
Benjamin Fondane.2 étant déjà un poète et un essayiste reconnu 
en Roumanie, il lui faut désormais s’imposer dans l’espace 
littéraire français. Il réussira à se faire reconnaître comme 
philosophe et essayiste à Paris durant les années 30. Ses essais, 
Rimbaud le voyou (1933), La Conscience malheureuse (1936) et 
Faux Traité d’esthétique (1938) paraissent chez Denoël. D’autre 
part, Les Cahiers du Sud, la revue marseillaise dirigée par Jean 
Ballard, accueille ses chroniques philosophiques depuis 1932. 
Fondane comprit rapidement qu’il lui serait plus difficile 
de s’imposer en France comme poète, car il ne voulait pas 
se rallier au surréalisme de Breton. Aussi se tourna-t-il vers 
des éditeurs et des périodiques belges. Pierre-Louis Flouquet 
publiait volontiers des dissidents du surréalisme français. 
C’est aux Cahiers du Journal des Poètes, maison d’édition   
créé en 1932 par Pierre-Louis Flouquet3, que Fondane publia 
ses deux recueils de poèmes : Ulysse (1933) et Titanic (1937). 
Toute l’oeuvre poétique de Fondane, réunie plus tard sous le 
titre Le Mal des fantômes, constitue une odyssée existentielle, 
où domine la figure d’un Ulysse juif, qui incarne le destin 
de l’homme, du poète et du Juif. Dans Titanic, l’image 
du puissant navire coulant à pic symbolise le naufrage de 
l’humanisme occidental.

	 Des signes de son activité littéraire se retrouvent également 
dans les revues bruxelloises. Enumérons ces revues :

- Le Journal des Poètes : revue mensuelle (1931).
- Le Courrier des Poètes : revue trimestrielle (1936-38).
- Documents 33 : revue mensuelle (1933-1936).
- Le Rouge et le Noir : hebdomadaire (1927-1938).

1	 Orthographié aussi Wechsler ou Wexler ?!
2	 Benjamin Fondane (Iasi (R)( 1898- Auschwitz oct. 1944).Le 
lecteur trouvera des informations biographiques dans M. JUTRIN, 
Benjamin Fondane ou le Périple d’Ulysse, Nizet, Paris, 1989, et Avec 
Benjamin Fondane au-delà de l’histoire, Parole et Silence, Paris, 
2011, ainsi que sur le site benjaminfondane.com.
3	 Pierre-Louis Flouquet (Paris, 1900- Dilbeek (B), 1967), 
peintre abstrait et poète; ami de René Magritte

Monique Jutrin
Université de Tel Aviv 

Présence de Benjamin Fondane dans 
la vie littéraire bruxelloise

- Les Cahiers blancs : revue trimestrielle du poète Norge (1936-
39). Poésie, philosophie, critique.Un seul texte de Fondane : 
« L’exercice spirituel », texte daté de 1934, y fut publié en 
juin 1938.

	 Je m’arrêterai à trois de ces revues : Le Journal des Poètes, 
Documents 33 et Le Rouge et le Noir.

Le Journal des Poètes

	 Fondée par Pierre-Louis Flouquet en 1931, cette revue 
joua un rôle important à l’époque, et acquit « un important 
capital d’estime internationale »4, parce que ses rédacteurs ont 
pu compter sur un vaste réseau de collaborateurs, en France 
et ailleurs. C’était une revue ouverte à toutes les tendances 
esthétiques, en polémique constante avec les surréalistes 
français qui l’ont critiquée, voire insultée. Tout ceci explique 
que Fondane ait pu être attiré par Le Journal des Poètes où il 
fut peut-être introduit par Georges Ribemont-Dessaignes.

	 Le 16 janvier 1932 paraissent en 2e page deux poèmes de 
Fondane – la séquence XXXIV d’Ulysse, dédiée à Chestov : 
« Peu importe la vue qui voit » et un poème intitulé « Chanson », 
qui semble être une première version d’un des psaumes 
alphabétiques encadrant L’Exode, et qu’il avait aussi publié 
dans Unu la même année :
« Si la haine venait à pondre
Dieu sur un arbre perché fiente la poisse »

	 Dans la première lettre de Fondane à Flouquet, datée 
du 22 janvier 1932, il lui propose « une page de poésie 
roumaine » ; il la lui expédie le 13 février, elle paraît le 5 mars. 
Regardons ensemble cette grande double page consacrée 
à la poésie roumaine le 5 mars 1932. Elle est intitulée :

4	 D’après Jean-Marie Klinkenberg, article dans Dictionnaire 
de poésie de Baudelaire à nos jours, Presses Universitaires de France, 

2001.      



 	 88 

« Roumanie », et comporte un sous-titre : « Point de vue et 
sélection d’un écrivain heureux d’être partial ». (Fondane 
prévoyait sans doute que les poètes roumains non 
mentionnés critiqueraient son choix.) Quels sont les 7 
poètes sélectionnés ? Tudor Arghezi, G. Bacovia, Adrian 
Maniu. Al. A Philippide, Ilarie Voronca, Ion Minulescu 
et Ion Vinea.

		 Une courte notice situe chacun de ces poètes. Pour 
chacun d’eux Fondane a choisi un poème qu’il a traduit 
lui-même (seul le poème de Philippide avait été écrit 
directement en français). Dans son introduction à ce 
choix de poèmes, Fondane affirme que la Roumanie 
est « un pays de poètes ». Pays si prolifique, que ferait-
il de tant d’oiseaux chanteurs ? aussi émigrent-ils en 
grand nombre, et l’on en retrouve partout, en France 
notamment, ces poètes que la Roumanie n’a su conserver. 
Avant de présenter rapidement les poètes présents dans 
cette page, il s’arrête longuement à Eminescu :
« Un romantique attardé, cet Eminescu, la langue est 
une telle merveille, qu’il est impossible d’en rendre 
l’équivalent dans un autre idiome. Il se pourrait, ajoute 
Fondane, que la langue roumaine fût tout entière de sa 
création et qu’elle méritât qu’on l’apprenne rien que pour 
pouvoir lire ce poète : le poète. »

	 C’est Eminescu, ajoute Fondane, qui, rompant avec 
l’imitation de la poésie française, apporta « la veine et 
le minerai du romantisme allemand, du lied de Heine 
aux obscurités volontaires, ésotériques, des Novalis et des 
Tieck. »

	 Dans la lettre du 13 mars 1932 qui accompagne 
l’envoi de ces poèmes, Fondane précise qu’il y a beaucoup 
travaillé, et demande à Flouquet de les faire paraître à un 
moment où il disposera « d’un peu de place ». Pourquoi ? 
Parce qu’il lui demande de publier dans le même numéro, 
mais en première page, l’un des deux poèmes qu’il a écrits 
lui-même, et qu’il lui envoie dans la même enveloppe. Il 
ajoute :
« je ne suis d’habitude pas exigeant, et toute place m’est 
bonne, mais pour ce numéro d’hommage aux poètes 
roumains – j’aimerais paraître à la place que je vous 
demande … Il m’est difficile de vous faire connaître mes 
raisons par écrit. Est-ce trop demander ? Est-ce abuser ? 
Ecrivez-le moi …».

	 Flouquet a acquiescé à sa demande, et dans ce même 
numéro du 5 mars 1932, en première page, l’on peut lire 
deux fragments d’Ulysse : « J’ai fait escale dans les villes » 
(XIV) et « le monde s’ouvre par des vues de la mer » (I).

	 L’année suivante, le 12 février 1933, en 2e   page, on 
trouve encore deux fragments d’Ulysse : la séquence IX, 
dédiée à Line : « Marseille tu chargeas … » et la séquence 
XXIII « Mais l’homme, où est-il l’homme ». 1933, 
rappelons-le, c’est l’année où Ulysse paraît aux éditions 
des Cahiers du Journal des Poètes.
		 Le Journal des Poètes avait ouvert une enquête sur la 

poésie, posant la question : « Pourquoi écrivez-vous ? » Le 27 
février 1932 sont publiées les réponses de Pierre Reverdy, André 
Spire, Fernand Divoire et B. Fondane. En fait, ce dernier avait 
refusé de participer à l’enquête et s’en était expliqué à Flouquet 
dans sa lettre du 22 janvier 1932. C’est le fragment de cette lettre 
que Flouquet reproduit :
	 « Voulez-vous vraiment savoir pourquoi j’écris des poèmes- 
moi ? Non, avouez, ‘moi’ je vous intéresse trop peu. […] 
Pourquoi ‘on’ écrit des poèmes, cela je ne le sais pas, et je voudrais 
bien le savoir. […] Il me semble par contre très étrange qu’il y 
ait des gens qui n’écrivent pas. Ce n’est pas d’écrire des poèmes 
qui me semble devoir constituer l’exception. Cela doit être, chez 
l’homme, son état naturel. […]. Que ne faites-vous pas une 
enquête chez les autres ? » 5

Flouquet ajoute :
	 « En se défendant de répondre, Fondane nous avoue toute sa 
pensée, étonnante et très émouvante assurément » .6

	 Il y a un hiatus entre 1933 et 1936 : je n’ai pas retrouvé 
de lettre à Flouquet, mais il y en a à Edmond Vandercammen,7 
collaborateur du Journal des Poètes, que Fondane remercie d’avoir 
écrit un compte rendu de son Rimbaud. En 1936 des fragments 

5	 Fondane a ensuite reproduit ce texte dans la note 28 de son 
Faux Traité.
6	 Il y eut une autre enquête : « Le poète doit-il être de son temps? 
comment doit-il l’être ? », dont les réponses furent publiées dans un 
volume des Cahiers du Journal des Poètes (juillet 1936) et présentées 
par Gaston Pulings. Fondane n’y participa point. C’était après la 
polémique autour de « Front Rouge » d’Aragon, dont on a longuement 
parlé dans le Journal des Poètes. Mais on en trouve un écho dans un 
texte inédit : « Le poète est de son temps, ou avec son temps, ou encore 
contre son temps toujours. »(Publié dans Non Lieu, en 1978). 
7	 Edmond Vandercammen (1901-1980), poète, membre de 
l’Académie Royale de Langue et de Littérature française de Belgique.

m u s éOn

Benjamin Fondane, Val de Grâce fin 1941. 
Revue Non Lieu num.2-3, 1978



 	  89 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

de Titanic paraissent dans le Courrier des Poètes, une revue 
annexe liée à la maison d’édition du Journal des Poètes. Suit 
la publication de Titanic en 1937, où un poème est dédié à 
Flouquet (la séquence XI du chapitre « Le poète et son ombre 
» : « J’ai marché derrière quelqu’un et ce n’était pas lui »). En 
août 1937, dans le Courrier des Poètes « Réalisme poétique », 
fragment de l’article : « Le poète et le schizophrène »
( qui avait paru dans les Cahiers du Sud ), où il s’agit de Lévy-
Bruhl.
Ensuite les relations semblent se détériorer. En décembre 
1938, Fondane reproche à Flouquet d’avoir refusé de publier 
des poèmes de Georgette Gaucher.8 La dernière lettre de 
Fondane à Flouquet date de juin 39, elle a été publiée dans 
notre Cahier n°1. C’est une sorte de bilan de ses relations avec 
Flouquet ; la même amertume se retrouvera dans sa dernière 
lettre à Ballard de janvier 44. Il lui reproche de ne pas avoir 
la force de “créer des valeurs”, de faire confiance à des auteurs 
non encore reconnus. A ma connaissance, on retrouve une 
dernière fois le nom de Fondane dans le Journal des Poètes 
en novembre 1963. Il s’agit d’un hommage de Claude Sernet 
qui s’étend sur une double page : “Présence de Benjamin 
Fondane”, comprenant un article de présentation, des extraits 
de poèmes et une bio-bibliographie.

Documents 33

C’était une revue mensuelle, fondée par Stéphane Cordier 
(qui fondera la revue L’Arc en 1958) et par Gaston Derycke. 
La durée de cette revue fut de quatre années : Documents 
33 fut suivie de Documents 34, 35, 36. Elle était dédiée au 
cinéma, à la littérature, et à l’art. Apparemment Fondane y 
fut introduit par Gaston Derycke, qui collaborait aux Cahiers 
du Sud; critique de cinéma, il avait aussi des prétentions 
philosophiques. S’intéressant à Léon Chestov, il lui a consacré 
des articles et un livre. Fondane semble avoir eu de la sympathie 
pour Derycke, qu’il mentionne dans ses lettres à Ballard, et le 
cite dans les entretiens avec Chestov, ne soupçonnant pas que 
Derycke collaborerait avec les nazis durant la guerre.9 Nous le 
retrouverons dans la revue Le Rouge et le Noir, à laquelle il a 
aussi collaboré.

Fondane a publié dans Documents 33 n° 4 (juillet) 
un fragment de Rimbaud le voyou. Ensuite, en décembre (n°8) 
une réponse à une enquête sur le cinéma soviétique, que nous 
avons publiée dans le Bulletin n°5. Là s’arrête sa collaboration 
à cette revue.

8	 Poétesse d’origne bretonne que Fondane a rencontrée en 
1936 durant son voyage en Argentine. Voir Cahier Benjamin 
Fondane no 1.
9	 Condamné à mort après la guerre, il quitta la Belgique et 
vécut en France sous le nom de Claude Elsen. Cité dans le livre 
de Jeanine Verdès-Leroux : Refus et violence politique et littérature à 
l’extrême-droite, Gallimard, 1996.

Le Rouge et le Noir

	 Revue fondée par Pierre Fontaine en 1927, qui subsistera 
durant 11 années, jusqu’en 1938. Sous-titrée “tribune libre de 
Bruxelles”, elle s’occupait de littérature et d’art, mais aussi de 
questions politiques et judiciaires.
Il existe sur cette revue une étude intéressante de Jean-
François Fueg : « Un hebdomadaire bruxellois non-
conformiste ».10 Voici comment il est caractérisé : « Marqué 
à gauche, résolument pacifiste, même si plusieurs journalistes 
connaîtront une évolution idéologique vers l’anarchisme de 
droite et le nazisme, c’était un périodique pluraliste fréquenté 
par la petite et moyenne bourgeoisie bruxelloise. » Des 
collaborateurs de tous les horizons politiques s’y retrouvaient 
et certains, comme Gaston Derycke, ont très mal évolué. Ceci 
pousse Fueg à poser la question : « Le Rouge et le Noir fut-il 
un organe de pré-collaboration? » En tout cas, dit-il, ce fut 
une pépinière de collaborateurs. Ils se déclaraient à l’époque 
pacifistes et neutres, objecteurs de conscience. Mais on ne 
peut, dit-il, condamner Pierre Fontaine, il faut examiner 
séparément chaque cas individuel. Pierre Fontaine était 
un libre penseur qui n’adhérait à aucun parti ; il rejetait le 
stalinisme, ne condamnait pas d’emblée le fascisme à l’époque, 
mais il a refusé de collaborer avec les nazis pendant la guerre.
Le nom de Fondane n’apparaît qu’en 1937 – parmi les 
collaborateurs principaux de la revue. Je suppose qu’il y a 
été introduit par Gaston Derycke. J’ai découvert par hasard 
cette activité de Fondane, au moment où je publiais la 
correspondance avec Les Cahiers du Sud. En 1937 il annonce 
à Ballard qu’il a fait un grand article sur le numéro spécial 
des Cahiers du Sud consacré au romantisme allemand et il 
le lui envoie.11 En 1937, Fondane est en froid avec Ballard, 
qui ne lui demande pas beaucoup de comptes rendus. Il 
est intéressant de noter qu’il utilise le titre de « philosophie 
vivante » pour ces chroniques qui ont paru dans Le Rouge et 
le Noir, titre qu’il reprendra à partir de 1938 dans les Cahiers 
du Sud.

Fondane a publié au total 6 articles dans Le Rouge 
et le Noir, ainsi qu’un fragment du poème Titanic, le 5 mai 
1937. ( Il s’agit de la dernière séquence du « Poète et son 
ombre », qui se termine par le vers « Le voyageur n’a pas fini 
de voyager »).

- « L’humanisme intégral de Jacques Maritain », 21 juillet 1937.
- « Descartes ou la prudence », 8 septembre 1937.
- « Lévy-Bruhl ou le métaphysicien malgré lui », 21 septembre 
1937.
- « Le romantisme allemand », 13 octobre 1937.
- « Civilisation et civilisations », 20 octobre 1937.
- « Nietzsche et les problèmes répugnants”, 24 novembre 1937.

10	 Mémoire de maîtrise en histoire présenté à l’Université Libre 
de Bruxelles en 1989.
11	 Fondane ne fut pas sollicité pour ce numéro alors qu’il aurait 
été heureux d’y participer.

n° 4 - Décembre 2012Présence de Benjamin Fondane dans la vie littéraire de Bruxelles { par Monique Jutrin, conférencière 



 	 90 

Tous ces articles sont des comptes rendus d’ouvrages 
philosophiques. L’article sur Jacques Maritain, consacré à 
L’Humanisme intégral, a été republié dans le volume de la 
correspondance Fondane-Maritain. Le texte sur Descartes est 
assez surprenant dans sa structure. Les œuvres de Descartes 
venaient d’être éditées dans la collection de la Pléiade chez 
Gallimard. Dans son préambule Fondane explique qu’il n’est 
pas respectueux des livres, qu’il les annote abondamment; cet 
article nous livre en fait ses propres marginalia, ses notes de 
lecture en marge de ce Cartésius envers lequel, on le devine, 
il n’est pas tendre. Il rappelle une fable qui circulait au début 
du siècle au sujet des machines de Chicago où les cochons 
entraient entiers, et ressortaient sous formes de chapeaux de 
paille. Ainsi, « on entre dans Descartes vivant, en chair et en 
soucis, et l’on est travaillé, agi, opéré en telle sorte, que l’on 
n’en ressort que sous forme de pensée pure. »

			 L’article sur Lévy-Bruhl, « Lucien Lévy-Bruhl ou le 
métaphysicien malgré lui » (en 1939 dans la revue Sur on 
retrouve un article portant le même titre) est en fait le premier 
article que Fondane consacre au philosophe anthropologue, 
à l’occasion de la publication de ses Morceaux choisis chez 
Gallimard. Chestov recommandera d’envoyer cet article à 
Lévy-Bruhl ; après l’avoir lu, dit-il, « Lévy-Bruhl sera persuadé 
d’être métaphysicien à son insu. En tout cas, la réponse peut 
être très intéressante ». Chestov a aussi reçu l’article sur « 
Nietzsche et les problèmes répugnants » et c’est la comparaison 
avec Luther qui l’intéresse en premier lieu.

			 Quant au texte : « Civilisation et civilisations » il est 
constitué par le compte rendu de deux livres, surtout du 
premier. Celui de Will Durant, auteur d’une énorme Histoire 
de la civilisation. C’est ce savant américain d’origine française, 
que Fondane ne cesse de malmener. En gras, on trouve les 
mots : « Hautement scientifique, positiviste, homme qui ne 
croit à rien. » Relevons encore ceci : « M. Durant manifeste 
aux juifs une haine aussi scientifique que possible. Il est 
heureux de leur ôter toute originalité , de signaler les sources 
possibles de leurs écrits religieux un peu partout. » Fondane 
remarque : « Sauf les livres de Lévy-Bruhl, je ne vois guère en 
Europe, depuis deux siècles, que des manifestations émanant 
du même esprit appelé positiviste parce qu’on n’y trouve rien 
de positif, et naturaliste parce qu’on n’y trouve rien de naturel. »

	 Le second livre est celui d’Arthur Byhan, il en parle 
brièvement :
La Civilisation caucasienne, à qui il reconnaît ce mérite « d’épaissir 
le mystère de nos origines au lieu de l’assécher. »

	 On trouve dans les Entretiens cette lettre du 4 octobre 
1937 de Chestov à Fondane :
« Mais, somme toute, la série de vos articles éveillera peut-être 
la curiosité des lecteurs, même belges – il faut que vous écriviez 
dans ce journal le plus souvent possible. Bien entendu, c’est 
dommage que vos articles doivent paraître dans un journal 
quotidien (sic) et non pas dans quelque revue, et spécialement 
une revue philosophique. Mais que faire ? Il faut toujours se 
résigner… »

	 Dans sa préface au répertoire des Revues littéraires belges 
de 1830 à nos jours,12 Paul Aron signale cette « ouverture vers 
l’étranger » des revues belges entre 1920 et 1940. Il ajoute 
toutefois « qu’en profondeur, l’influence étrangère nourrit 
rarement l’imaginaire national ». Retenons l’opinion de Marc 
Quaeghebeur concernant le « faible taux de transsubstantiation 
artistique de ce cosmopolitisme ».13

	 Ainsi, nous ne pouvons constater aucune incidence de 
l’œuvre de Fondane dans le monde littéraire bruxellois. Si 
Fondane a trouvé en Belgique un refuge éditorial pour ses 
écrits, il n’y a pas laissé de traces profondes. Après la guerre, c’est 
surtout en tant que disciple de Chestov, que son souvenir reste 
vivace dans les milieux intellectuels. Je voudrais, pour terminer, 
rappeler que moi-même j’ai entendu parler pour la première 
fois de Fondane à l’Université Libre de Bruxelles, par Léopold 
Flam, rescapé de Buchenwald. C’est lui qui initia également 
Ann Van Sevenant. Eric Freedman, lui, a connu l’œuvre de 
Fondane grâce à un professeur de l’Université de Liège.

		 Avec la réédition du Rimbaud et du Baudelaire chez 
Complexe à Bruxelles, il y eut un regain d’intérêt pour 
l’essayiste.

12	 Bruxelles, Labor, Archives du Futur, 1993.
13	 Lettres belges entre absence et magie, Bruxelles, Labor, Archives 
du Futur, 1990, p.392, cité par Paul Aron, op.cit.

m u s éOn



 	  91 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

		 Nous tenons à remercier Frans de Haes et Fernand 
Verhesen, du Musée de la Littérature à Bruxelles, Paul Aron 
de l’Université Libre de Bruxelles, Jean-François Fueg et 
Noémi Rubin qui nous ont aidée à retrouver ces revues.

n° 4 - Décembre 2012Présence de Benjamin Fondane dans la vie littéraire de Bruxelles { par Monique Jutrin, conférencière 

•



m u s éOn

 	 92 



n° 4 - Décembre 2012L’histoire des Juifs de Belgique { par Evelyne Vanherbruggen, documentaliste 

 	  93 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Introduction

	 L’histoire des Juifs de Belgique : le sujet de cet article est un 
défi en soi pour deux raisons : un département complet de la 
bibliothèque est consacré au Judaïsme belge, soit plus de mille-
cent-septante-cinq livres. La deuxième raison est l’ouvrage de 
références « Les Juifs en Belgique. Guide bibliographique », 
très complet, très bien conçu. Cet article est donc le résultat 
d’une sélection sévère d’ouvrages dont certains y figurent, 
d’autres non. Comme le mentionne le rédacteur en chef, en 
introduction de MuséOn 4 : « De Jules Emile Ouverleaux à 
Lieven Saerens, en guise de raccourci, le chemin est long, et 
nécessitera des étapes réparties sur plusieurs annuels (…) ».

1. Les Juifs en Belgique. Guide Bibliographique / 
Jacques Déom, Barbara Dickschen, Catherine Massange, 
Jean-Philippe Schreiber.- Bruxelles : Fondation de la 
Mémoire Contemporaine, 2008.- 140 p.; 30 cm

	 Cette bibliographie tente d’inventorier l’essentiel de 
la littérature scientifique -ouvrages, articles, thèses ou 
mémoires-, journalistique de qualité et contient même des 
témoignages écrits publiés. Les sources d’information figurent 
dans la rubrique « Inventaires ». Elle s’attache à l’ « histoire des 
Juifs en Belgique uniquement, et non à l’histoire du Judaïsme 
ou à l’histoire de la Belgique séparément1. 

Thèmes abordés

	 L’ampleur de la bibliographie consacrée à la période de la 
Seconde Guerre mondiale est révélatrice.
De nombreux thèmes sont évoqués dans ce travail. Dans les 
sciences humaines, citons la démographie, l’immigration, 
l’anthropologie, la sociologie, la philosophie, la religion. En 
Histoire, notons le Judaïsme dans l’Etat et la société belge, 
l’Histoire des communautés juives de Belgique : Anvers, Arlon, 
Bruxelles, Charleroi, Gand, Liège, Limbourg, Louvain, Mons, 
Ostende. L’Histoire contemporaine s’articule sur les périodes 
de l’entre-deux-guerres, la Seconde Guerre mondiale, l’après-
guerre, la Reconstruction. N’oublions pas l’antisémitisme, le 
sionisme, Israël, l’affaire Dreyfus. Un chapitre est réservé aux 
personnalités (témoignages, mémoire, histoire), un autre à la 

1	 J. DEOM, B. DICKSCHEN, C. MASSANGE, J.-PH. 
SCHREIBER, Les Juifs en Belgique. Guide bibliographique, 
Bruxelles, 2008, avant-propos p. 5

L’histoire des Juifs de Belgique

Evelyne Vanherbruggen
Documentaliste 

presse et à l’audio-visuel. La littérature, les arts plastiques, le 
patrimoine, la muséographie et la méthodologie constituent 
d’autres rubriques.

Caractéristiques

	 Publiée en 2008, cette bibliographie s’arrête en 2005. Les 
contributions à des ouvrages collectifs ont été introduites sous 
le nom de leur auteur. Les monographies précèdent les articles. 
Les unes et les autres se présentent dans l’ordre chronologique 
de parution2. Une annexe est consacrée aux abréviations 
des institutions fréquentées pour faire ce travail. Un index 
reprend les noms cités, les lieux et les thèmes abordés. Une 
annexe présente la Fondation de la Mémoire Contemporaine.

Belgique

2. Notes et documents sur les Juifs de Belgique sous 
l’Ancien Régime / 
Emile Ouverleaux.- Paris : Librairie A. Durlacher, 1885.- 
95 p.; 21 cm.- Extrait de la Revue des études juives, 
tomes VII, VIII et IX

	 Dans cette étude, Ouverleaux commente le fruit de ses 
recherches concernant les Juifs de Belgique sous l’Ancien 
Régime. Dans l’introduction, il présente des rues des Juifs 
dans différentes villes du pays. Courrier et autres documents à 
l’appui, Ouverleaux aborde ensuite les thèmes des transactions 
entre juifs et chrétiens, des cimetières et des sépultures des 
juifs (y compris les dispositions légales). Il donne des exemples 
concrets d’épitaphes en hébreu avec leur traduction en français 
et fournit l’historique des cimetières de Bruxelles. Ouverleaux 
montre des exemples de serments écrits faits par des Juifs, avec 
leur traduction et des commentaires. Des documents prouvent 
également que des Juifs ont tenté de s’établir dans les Pays-Bas 
catholiques, et de se faire admettre dans la bourgeoisie dans 
les villes d’Anvers, Ostende, Bruxelles, Mons et Ruremonde. 
Des taxes sur les Juifs ont été levées comme l’atteste le courrier 
dans ce chapitre.
Un projet d’édit contre les Juifs est présenté et commenté. 
Ouverleaux traite également de l’exemption des droits 
de tonlieu accordée aux Juifs bourgeois de Bruxelles ou 
domiciliés dans cette ville, de l’Arrêté du représentant du 
peuple Laurent contre les Juifs, de la patente de mendiants 
accordée à des Juifs convertis, et enfin, de baptêmes de Juifs 

2	 Ibid.



 	 94 

4. Histoire des Juifs en Belgique jusqu’au XVIIIe siècle 
(Notes et documents) / 
Dr S. Ullmann.- Anvers : Imprimerie et lithographie 
Delplace.- 93 p.; 25 cm

	 Cet ouvrage tente de retracer l’histoire des Juifs de 
Belgique en remontant au Moyen Age. L’auteur s’est référé aux 
notes et documents d’Ouverleaux et aux archives de quelques 
communautés juives et de certaines villes en Allemagne.

	 Salomon Ullmann (1882-1964) fut aumônier militaire 
des Forces armées belges (1937-1957) et grand-rabbin de 
Belgique (1940-1957). Il fut l’auteur de Studien zur Geschichte 
der Juden in Belgien bis zum XVIII. Jahrhundert (Anvers, 
1909), traduit en français après la guerre.

Caractéristiques

	 Les huit annexes sont en rapport avec les Juifs en 
provenance du Portugal et qui arrivent à Anvers en se 
proclamant nouveaux Chrétiens. Contient un index et une 
bibliographie.

5. L’immigration juive en Belgique du Moyen Age à la 
Première Guerre mondiale / 
Jean-Philippe Schreiber.- Bruxelles : Editions de l’Université 
de Bruxelles, 1996.- 324 p.; 24 cm.- (Collection Spiritualités 
et pensées libres / dirigée par Hervé Hasquin).- ISBN 2-8004-
1139-2

	 Cet ouvrage tente de cerner les grandes lignes de ce qu’a 
été l’immigration juive en Belgique depuis le Moyen Age et la 
croissance des communautés qui en résulta au XIXe siècle, ce 
qui offrira une toile de fond socio-démographique aux aspects 
politiques, idéologiques et religieux qui avaient été traités 
dans «  Politique et religion. Le CCIB (Consistoire Central 
Israélite de Belgique) au XIXe siècle », livre paru en 1995 et 
présenté également dans cet article. Ce livre-ci essaie plutôt 
de circonscrire le tissu social, démographique et économique 
sur lequel s’est greffé le processus de transformation des Juifs 
et du judaïsme au lendemain de l’émancipation5. 

Caractéristiques 

	 Des notes figurent à la fin des chapitres.

Annexes 

	 Des tableaux évaluent le nombre et le pourcentage de 
personnes étrangères en Belgique en provenance des pays 
limitrophes pour les années 1846, 1856, 1866, 1880, 1890 et 
1900.

	 Les Archives générales du Royaume sont les dépositaires 
du Fonds «  Sûreté Publique  » (1830-1914) transmis par le 
ministère de la Justice. Ce fonds contient notamment des 

5	 J.-Ph. SCHREIBER, L’immigration juive en Belgique 
du Moyen-âge à la Première Guerre mondiale, Bruxelles, 1996, 
conclusion p. 277

à Liège et à Bruxelles.
Citons une addition de Israel Lévi à propos d’une inscription 
hébraïque sur une maison de Louvain construite en 1567.

	 Le Musée Juif de Belgique possède dans sa réserve 
précieuse le manuscrit original d’Ouverleaux.

3. Les Juifs de Belgique au XVIIIe siècle / 
Ernest Ginsburger.- Paris : Librairie Lipschutz, 1932.- 
100 p.; 26 cm

Cet ouvrage présente les traces historiques de la présence des 
Juifs de Belgique, ainsi que la situation économique des Juifs, 
et en particulier leur accès à la bourgeoisie. Un chapitre est 
consacré aux Juifs des principales villes des Pays-Bas et un 
autre à la Hollande. 
Rappelons que la Belgique existe depuis 1830. En 1815, 
Guillaume II est reconnu Roi des Pays-Bas, incluant alors la 
Belgique et le Grand-duché de Luxembourg.

	 Ernest Ginsburger, (1876 Héricourt - 1943 Auschwitz), 
est élu grand-rabbin de Belgique et s’installe à Bruxelles en 
1924. Il démissionnera de ce poste en 1929 pour devenir 
grand rabbin de Bayonne, des Landes et des Basses-Pyrénées. 
Il était connu comme un brillant conférencier, et il a laissé 
une œuvre importante, composée pour la plus grande partie 
d’articles parus dans les revues juives (certains co-écrits avec 
son cousin le savant Moïse Ginsburger)3.

Annexes

	 Les listes de familles juives établies dans la ville de Gand 
sont présentées par section : on distingue la section de l’Est, 
celle du Centre, celle de l’Ouest et celle de la ville de Gand 
elle-même. 

	 Les informations concernant ces familles sont présentées 
en huit colonnes comme suit :
nom et prénom légaux des chefs de famille et des autres 
juifs, càd en exécution du décret du 20 juillet 1808; nom 
et prénom que ces mêmes juifs portaient avant l’exécution 
du décret du 20 juillet 1808; surnom ou sobriquet que ces 
mêmes juifs portent encore; leur âge; indication concernant 
chacun s’il est marié, veuf ou célibataire; profession; époque 
de leur établisssement dans la ville de Gand; observations 
(concernant son comportement et sa situation)4.

3	 http://judaisme.sdv.fr/histoire/rabbins/eginsb/eginsb.htm
4	 E. GINSBURGER, Les Juifs de Belgique au XVIIIe siècle, 
Paris, 1932, pp. 92-96

m u s éOn



 	  95 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

centaines de milliers de dossiers individuels de la Police des 
Etrangers. Seuls les fichiers de la période 1840 à 1890 se sont 
révélés opérationnels. Ce qui permet néanmoins de dessiner 
les contours de deux vagues d’immigration très différentes : 
celle de la période 1840-1880 et celle de la période 1880-
1890, d’autant que de nombreuses données postérieures à 
cette période s’y retrouvent.
La méthode d’échantillonnage est expliquée des pages 286 à 
288, en décrivant notamment les fichiers et leur organisation, 
ainsi que le système de numérotation appliqué et le nombre 
de dossiers6.

6. Les Juifs de Belgique. De l’immigration au génocide, 
1925-1945 / 
sous la direction de Rudi Van Doorslaer.- Bruxelles : Centre 
de Recherches et d’études Historiques de la Seconde Guerre 
Mondiale, 1994.- 246 p.; 23 cm.- ISBN 2-9600043-3-7

	 La plupart des textes ont été rédigés à l’occasion du 
colloque La période de l’Holocauste en Belgique qui s’est tenu 
en mai 1989 en Israël. Cette initiative émana du professeur 
Dan Michman de l’Université Bar Ilan à Ramat-Gan (Tel 
Aviv) et elle fut concrétisée en commun par l’université Bar 
Ilan et le Centre de Recherches et d’Etudes Historiques de la 
Seconde Guerre mondiale qui s’occupa de la composition du 
groupe des participants de Belgique7.

	 Les historiens belges mirent l’accent sur le contexte belge, 
tandis que les historiens israéliens se préoccupèrent davantage 
d’aspects qui révélaient la continuité de l’histoire juive. Le 
rôle du sionisme pour la population juive en Belgique, avant 
et pendant la Seconde Guerre mondiale, la signification de 
l’Association des Juifs en Belgique et les mobiles « juifs » des 
Juifs qui participèrent à la résistance en Belgique, semblèrent 

6	 J.-Ph. SCHREIBER, op. cit., p. 286
7	 R. VAN DOORSLAER, Les Juifs de Belgique. De 
l’immigration au génocide, 1925-1945, Bruxelles, 1994, p. 5

être les thèmes où les deux visions s’affrontèrent au cours des 
discussions du colloque8. à cette occasion, Daniel Dratwa y 
a présenté un article intitulé : Un aspect de la mémoire de la 
Seconde Guerre mondiale en Belgique : les monuments juifs.

Caractéristiques

	 Contient une bibliographie sélective de l’histoire des Juifs 
de Belgique, 1918-1945, des pages 225 à 240, réalisée par 
Jean-Philippe Schreiber et Rudi Van Doorslaer.

7. Dictionnaire biographique des Juifs de Belgique. 
Figures du judaïsme belge. XIXe- XXe siècles / 
Jean-Philippe Schreiber; avec l’aide d’Elisabeth Wulliger, de 
Nele Lavachery et Rachel Lipszyc.- Bruxelles : éditions De 
Boeck Université, 2002.- 400 p.: ill.; 25 cm.- ISBN 2-8041-
2767-2

	 Ce dictionnaire peut aussi se lire comme un livre d’histoire, 
où de l’addition des trajectoires personnelles se tissent des 
réseaux, des associations, et finalement, l’histoire toute entière 
du judaïsme en Belgique, de la fin du XVIIIe siècle à nos jours. 
Il correspond à cinq années de travail collectif et comporte 
six-cents notices et plus de sept-cents entrées individuelles.

Contenu

	 Les militants communistes, les rabbins, les professeurs 
d’université, les résistants sont majoritaires par rapport à 
d’autres beaucoup moins représentés, sans oublier ceux 
qui ont permis aux instances communautaires de se 
perpétuer. Remarquons l’absence de référence, ici, au monde 
particulier des hassidim, dont la tradition est surtout orale 
et peu historique, ainsi que la faible présence de femmes, la 
documentation faisant cruellement défaut.

8	 Ibid, p. 6

n° 4 - Décembre 2012L’histoire des Juifs de Belgique { par Evelyne Vanherbruggen, documentaliste 



 	 96 

Critères de sélection

	 Ont été choisis tous les individus décédés avant le 31 
décembre 1999, dont la trajectoire de vie méritait d’être 
rappelée ou mise en lumière. Le cadre géographique est la 
Belgique dans ses frontières actuelles ou des territoires qui 
avant 1830 correspondaient aux mêmes limites territoriales9.

Mode d’emploi

	 Chaque notice est construite de la manière suivante :
un chapeau sert à identifier l’individu. Il comporte quelquefois 
des informations relatives au conjoint et aux parents de la 
personnalité biographiée. Les lieux et parfois les dates de 
naissance et de décès manquent quelquefois. Les pseudonymes 
et les divers noms utilisés par un individu figurent en caractères 
romains; les surnoms sont, quant à eux, repris en italiques.
Le corps de la notice suit généralement un canevas 
chronologique. Une distinction est faite entre les notices 
familiales proprement dites, pleinement intégrées, et celles 
où il ne s’agit que de l’addition de personnalités alliées. Les 
sources ne se trouvent quelquefois mentionnées qu’après le 
dernier membre de la même famille (cas des Bischoffsheim, 
Gunzburg, Hirsch, Oppenheim, …)10.

Annexes

	 Les abréviations reprennent les services d’archives et les 
institutions consultées, ainsi que les codes des pays (de une à 
trois lettres), sans uniformisation.
L’index permet de voyager d’une notice à l’autre et reconstruit 
ces réseaux intellectuels, politiques, sociaux, culturels et 
familiaux. Il contient des noms de personnes, des institutions, 
des pays, des villes dans l’ordre alphabétique, avec pages 
d’occurence des mots.
La bibliographie reprend les références complètes des ouvrages 
fréquemment mentionnés au bas des notices, et dont la 
référence n’apparaissait dès lors que de manière incomplète. 

8. Lettres, articles et discours sur la question juive et le 
sionisme / 
Emile Vandervelde; écrits rassemblés et commentés par Daniel 
Dratwa.- Bruxelles : Pro Museo Judaico; Centre d’Etudes du 
Judaïsme Contemporain, 1987.- 246 p.

	 Cette étude se base principalement sur les articles, discours 
et livre qu’Emile Vandervelde a écrits entre 1893 et 1938, sur 
sa correspondance avec les principaux dirigeants sionistes, ainsi 
que sur les archives du Ministère des Affaires Etrangères de 
Belgique11.

9	 J.-Ph. SCHREIBER, Dictionnaire biographique des Juifs 
de Belgique. Figures du judaïsme belge. XIXe- XXe siècles, Bruxelles, 
2002, avant-propos pp. 5-7
10	 Ibid, p. 13
11	 E. VANDERVELDE, Lettres, articles et discours sur la question 
juive et le sionisme, Bruxelles, 1987, introduction p. 9

Caractéristiques

	 Contient des lettres à l’attention de Haïm Weizmann, au 
Keren Hayesod, à Jean Fischer, à Nahum Sokolow, à Leib Jaffe, 
à la Conférence Générale des Travailleurs Juifs en Palestine, à 
Geoffrey Henderson, à Marc Jarblum, à l’Union Sioniste de 
Bruxelles, au Parti Ouvrier de Palestine; des articles de journaux 
(Le Peuple, Petite République, La Dépêche, Vie Socialiste, 
Bulletin; période du 3 juillet 1893 au 8 décembre 1938); le 
discours prononcé le 2 juin 1928, au «  Cercle Artistique  » 
à Anvers (Cercle Hatikwah du 20 juin 1928); des extraits 
du discours prononcé le 9 août 1928 lors de la Conférence 
internationale socialiste pour la Palestine ouvrière (Nouvelle 
Revue Juive de 1928).

Annexes

	 Annexe I : les abréviations correspondent à des associations 
et à des noms de personnes.
Les annexes II et III correspondent respectivement à l’emploi 
du temps de Jeanne et Emile Vandervelde lors d’un voyage en 
Palestine du 6 avril 1927 au 22 avril 1927 et à des points de 
repères biographiques d’Emile Vandervelde.
Annexe IV : l’index biographique concerne les seize 
personnalités suivantes, dans l’ordre alphabétique : Balfour 
Arthur James, Blum Léon, Brouckere Louis de, Destrée 
Jules, Eder Montague David, Errera Jacques, Hantke Arthur, 
Henderson Arthur, Herzl Théodor, Huysmans Camille, 
Jarblum Marc, Kautsky Karl, Kerensky Alexandre 
Feodorovitch, Ligne Charles Joseph, Löbe Paul, Weizmann 
Haim.
Annexe V : Dans l’index des noms cités, les noms suivis d’un 
astérisque font l’objet d’une notice biographique aux pages 232 
à 236. L’abréviation (n) renvoie à une note de bas de page.

m u s éOn



 	  97 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Arlon

9. Une mémoire de pierre et de tissu. Contributions à 
l’histoire sociale et religieuse du judaïsme arlonais au 
XIXe siècle / 
Philippe Pierret.- Arlon : Institut Archéologique du 
Luxembourg, 2006.- 240 p.: photos couleurs; 24 cm

	 Dans le cadre d’une campagne de préservation de la 
mémoire funéraire juive, entreprise en Région Bruxelloise en 
1994, un inventaire épigraphique et architectural du « Carré 
juif  » d’Arlon -partie du cimetière réservée aux Juifs- a été 
réalisé et fait partie d’un recensement systématique des sources 
concernant la présence juive dans la province du Luxembourg, 
en particulier Arlon et sa périphérie, de la période française à 
la Première Guerre mondiale (1856-1918).
En raison des contraintes de l’édition, la publication de 
l’inventaire est scindée en deux parties distinctes dont nous 
présentons ici la première partie incluant la période de 1856 
à 190012.

Sources et méthodologie

	 Les données compilées sous forme de fiches nominatives 
et exploitables par programme informatique, peuvent être 
utilisées comme un inventaire complet, assorti d’un cliché 
numérique.
Les informations sélectionnées et combinées selon différentes 
clés de tri permettent d’exploiter un maximum de données 
pour chaque occurrence et servir de base à différentes études, 
historiques, sociologiques, épigraphiques et artistiques.
Les données reprises dans les fiches sont réparties en 
quatre zones principales : la zone supérieure de la fiche est 
occupée par les rubriques identitaires (nom, prénoms, dates 
de naissance et de décès, et âge du défunt); figurent aussi 
le statut des défunts, homme, femme, (avec nom de jeune 
fille pour les femmes mariées), enfant, enfants morts-nés; 
les caractéristiques techniques, reprenant les matériaux de 
la sépulture, le type de monument y apposé, ses mesures en 
centimètres, ses ornementations éventuelles, son support 
épigraphique, la langue de l’épitaphe, la taille des caractères, 
la taille des interlignes. La zone qui suit, ou partie principale 
de la fiche, est occupée par le texte de l’épitaphe tel qu’il 
figure sur le monument. Vient ensuite la zone de traduction 
de l’épitaphe, avec les références bibliques, précédées ou non 
de la mention «  cf.  », pour une citation soit explicite, soit 
implicite. La fiche se termine par une zone de renseignements 
complémentaires extraits de l’état civil arlonais, concernant 
les parents, époux, métiers et lieux de provenance, ainsi que 
l’adresse de décès.

	 Après les travaux d’inventaire, quatre dépôts d’archives 
ont été consultés : 
le Ministère de la Justice, les Archives de l’état à Arlon, les 
Archives nationales et municipales de Luxembourg et les 

12	 Ph. PIERRET, Une mémoire de pierre et de tissu. 
Contributions à l’histoire sociale et religieuse du judaisme arlonais au 
XIXe siècle, Arlon, 2006, préambule p. 7

Archives du Consistoire Central Israélite de Belgique afin de 
compléter les données de l’épitaphier13. 

Caractéristiques

	 L’inventaire épigraphique et monumental du carré juif 
d’Arlon se compose de cent-deux fiches, correspondant à 
nonante-neuf monuments et trois sépultures sans monument. 
Les monuments inventoriés arborent un numéro écrit, en bas à 
droite, à la craie blanche. Les fiches sont numérotées et classées 
en fonction de l’emplacement des tombes dans le cimetière, 
à savoir par section, borne et concessions. Des photos de 
quelques tombes restaurées par les volontaires asf illustrent 
cette étude.
Une note à l’attention des lecteurs figure à la page 55.

Les mappoth de la communauté juive d’Arlon

	 Dans les années nonante, MM. Roger Jacob, président 
de la Communauté juive d’Arlon (décédé en 2006) et Jean-
Claude Jacob, ministre-officiant, confiaient au Musée Juif 
de Belgique un dépôt constitué de quarante-cinq langes de 
circoncision, datés de 1808 à 1921.

	 Les travaux d’inventaire du cimetière juif d’Arlon, 
entrepris au printemps 2002, accompagnés de recherches au 
sein des registres de l’état Civil et dans les différents fonds 
d’archives provinciales, communales et communautaires ont 
permis une identification plus précise des récipiendaires de ces 
textiles cultuels14.
Sur quarante-deux langes de circoncision décorés, vingt-deux 
n’ont pas été identifiés.
Sur deux-cent-quatre-vingt-sept personnes de sexe masculin 
nées entre 1810 et 1921 (date de début et de fin du lot de 
mappoth arlonaises), moins de 6,9 % de ceux-ci disposent 
d’une mappah15.

13	 Ph. PIERRET, op. cit., Sources et méthodologie p. 10
14	 Ph. PIERRET, op. cit., pp. 166-167
15	 Ph. PIERRET, op. cit., conclusion p. 239

n° 4 - Décembre 2012L’histoire des Juifs de Belgique { par Evelyne Vanherbruggen, documentaliste 



Caractéristiques

	 Les fiches sont classées dans l’ordre chronologique. 
Chaque fiche propose les éléments suivants : le nom des 
récipiendaires (chaque fois que c’est possible), la ville et 
l’année de naissance, le texte en hébreu et sa traduction, 
les informations généalogiques, une description des motifs 
brodés et une ou plusieurs photos de la mappah.

Bruxelles

10. La grande synagogue de Bruxelles. Contributions à 
l’histoire des Juifs de Bruxelles (1878-1978).- 
Bruxelles : Communauté Israélite de Bruxelles, 1995.- 183 p.: 
ill.; 30 cm 

	 Des analyses consacrées au culte et à la liturgie, à 
l’architecture, à l’ornementation et aux inscriptions dans la 
synagogue reflètent l’évolution des conceptions religieuses 
de la Communauté au 19e siècle. Les efforts déployés par 
des institutions communautaires en faveur de l’instruction, 
de l’assistance et du progrès social, ainsi que la contribution 
des Juifs à l’essor intellectuel et scientifique et à la prospérité 
sociale et morale de la nation, au développement de plusieurs 
branches industrielles et commerciales sont abordés dans 
cet ouvrage. La condition des Juifs en Belgique pendant la 
Seconde Guerre mondiale est rappelée lors de l’évocation de 
la période contemporaine16.

Caractéristiques

	 Comporte la liste des Grands-Rabbins de Belgique, les 
Présidents du Consistoire Central Israélite de Belgique, 
les Rabbins de la Communauté Israélite de Bruxelles, les 
Présidents de la Communauté de Bruxelles, ainsi que plusieurs 
pages avec des photos couleurs17.

16	 La grande synagogue de Bruxelles. Contributions à l’histoire des 
Juifs de Bruxelles (1878-1978), Bruxelles, 1995, préface p. 13
17	 op. cit., p. 178

Contient les noms des ministres de culte, les membres 
du Conseil d’Administration, les délégués auprès du 
Consistoire Central Israélite de Belgique, les membres du 
Conseil d’Administration de la Société d’Inhumation de la 
Communauté Israélite de Bruxelles pour les années 1978 et 
1994, le personnel administratif pour l’année 1994.
Publié à l’occasion du Centenaire de la Grande synagogue en 
1978, ce livre fut réédité en 1995, soit seize ans plus tard. 
Cette deuxième édition rapporte certains événements qui ont 
jalonné la vie de la Communauté depuis 1978, ainsi que les 
efforts déployés pour préserver l’avenir.

11. Politique et religion. Le Consistoire Central Israélite 
de Belgique au XIXe siècle / 
Jean-Philippe Schreiber; préface de Hervé Hasquin.- Bruxelles : 
Editions de l’Université de Bruxelles, 1995.- 439 p.; 24 cm.- 
(Collection Spiritualités et pensées libres /dirigée par Hervé 
Hasquin).- ISBN 2-8004-1103-1

	 Cet ouvrage s’articule principalement sur l’analyse 
des voies de l’intégration des Juifs, et en particulier sur les 
«  stratégies  » que le Consistoire promut pour adapter les 
immigrés juifs aux codes de la société qui les accueillait, càd 
ses valeurs, ses normes, ses langues et son droit.

	 Deux fonds d’archives ont été ouverts pour la première 
fois à une recherche systématique : les archives du Consistoire 
Central Israélite de Belgique et celles de la Communauté Israélite 
de Bruxelles. Leur contenu constitue la trame de ce travail. 
Ces sources ont été complétées par divers documents, pour la 
plupart des documents officiels, inédits et publiés, glanés en 
Europe comme en Israël. Notons également la lecture d’un 
bon millier de dossiers individuels, conservés par la Police des 
étrangers18.

18	 J.-Ph. SCHREIBER, Politique et religion. Le Consistoire 
Central Israélite de Belgique au XIXe siècle, Bruxelles, 1995, 
introduction p. 9 

m u s éOn

 	 98 



Caractéristiques 

	 Dans la bibliographie figurant aux pages 403 à 425, ne 
figurent que les sources, ouvrages et articles cités dans les 
notes. Pour un inventaire complet, on se référera à J.-Ph. 
Schreiber, Immigration et Intégration des Juifs en Belgique 
(1830-1914), thèse de doctorat inédite, Université Libre de 
Bruxelles, 1993 (pp. 730-826)19.
Les abréviations figurant à la page 427 correspondent aux 
institutions consultées, en Belgique, en France, aux Pays-
Bas, et incluent des précisions concernant certaines archives 
du Consistoire Central Israélite de Belgique, les institutions 
belges (archives), le consistoire en France et l’AIU (Alliance 
Israélite Universelle).
Le glosssaire explique des termes religieux en hébreu aux 
pages 429 à 431.
L’index reprend les noms cités avec les pages où ces noms 
sont cités, tant dans le texte (caractères normaux) que ceux 
mentionnés dans les notes de fin de chapitres (caractères gras) 
aux pages 433 à 435.

12. Mémoires, mentalités religieuses, art funéraire : la 
partie juive du cimetière du Dieweg à Bruxelles, XIXe-
XXe siècles / 
Philippe Pierret.- Paris; Louvain : Peeters, 2005.- 335 p.: 
ill. ; 24 cm.- (Collection de la Revue des Etudes juives; 34).- 
ISBN 2-87723-875-X (Peeters France); ISBN 90-429-1632-
X (Peeters Leuven)

	 Considérer l’ensemble des épitaphes récoltées – l’épitaphier 
du Dieweg – comme une bibliothèque de pierre, dont les 
ouvrages furent écrits par une communauté d’hommes et de 
femmes issus de quinze pays différents, constituera la ligne 
directrice de cette thèse.

	 Les relevés effectués sur ce site depuis 1994 nous 
permettent de présenter aujourd’hui unc collection de 
deux mille quatre cent soixante-quinze inscriptions. Les 
monuments arborent une mosaïque de langues : anglais, 
allemand, hébreu, néerlandais, français et yiddish.
Après la fermeture de l’enclos israélite du cimetière de la rue 
de la Flèche à Saint-Gilles, le cimetière du Dieweg deviendra 
un havre de paix pour trois mille deux cent quarante-huit 
personnes.
Il ne s’agit pas seulement de disparus bruxellois mais aussi, par 
translations successives de cimetière en cimetière, de familles 
originaires des pays frontaliers, arrivés dès la fin du XVIIIe 
siècle20.

	 Pour des raisons de difficultés de repérage et de dégagement 
sur le terrain, le sujet de la thèse a été recentré et se concentre 
sur la population inhumée au XIXe siècle. La réalisation d’une 
base de données de cent cinquante sépultures a été décidée.

19	 J.-Ph. SCHREIBER, op. cit., Sources et bibliographie, p. 403
20	 Ph. PIERRET, Mémoires, mentalités religieuses, art funéraire: 
la partie juive du cimetière du Dieweg à Bruxelles, XIXe-XXe siècles, 
Paris, 2005, p. 1

Méthodologie

	 Il s’agissait de :
- circonscrire la partie juive ancienne (section B) qui constitue 
une entité fictive puisque les concessions au XXe siècle n’ont 
plus été octroyées «  en bloc  », comme le souhaitaient les 
instances communautaires.
- passer au tri quarante-trois mille fiches (trente-neuf mille 
fiches des personnes inhumées et quatre mille fiches, reprenant 
les concessionnaires, conservées dans la maison du gardien. 
Une fiche correspondant à l’inhumation d’une personne avec 
les données identitaires minimales telles que nom, prénom, 
date de décès, date et lieu d’inhumation (section, borne, 
numéro de concession).
- dégager les sépultures du XIXe siècle de manière à distinguer 
les noms et les épitaphes et à pouvoir les retranscrire, après un 
nettoyage sommaire des champs épigraphiques.
- comparer et confronter les chiffres obtenus sur le terrain avec 
les chiffres collectés et recopiés du fichier des inhumations du 
cimetière ; retranscrire tous les décès figurant au registre de la 
commune d’Uccle et au registre de décès de la communauté 
Israélite de Bruxelles (1830-1900).
- traduire les épitaphes rédigées en six langues (français, 
anglais, allemand, néerlandais, hébreu, yiddish).

	 Ces étapes furent suivies par l’annotation des cent 
cinquante inscriptions obituaires et épitaphes, de concert 
avec les travaux de photographie. Ajoutons les traductions, les 
recherches en bibliothèque et la rédaction du rapport final21.

Caractéristiques

	 Le CD-ROM inclus joint à l’ouvrage reprend l’inventaire 
des tombes.

13. Orientalisme et études juives à la fin du XIXe 

siècle. Le manuscrit d’Emile Ouverleaux / Jean-Philippe 
Schreiber, Philippe Pierret.- Bruxelles : Didier Devillez, 
Institut d’Etudes du Judaïsme, 2004.- 195 p.- (Collection 
Mosaïque / sous la direction de Thomas Gergely).- ISBN 
2-87396-061-2

	 Auteur de nombreuses études non publiées, Emile 
Ouverleaux (1846-1929), conservateur à la Bibliothèque 
royale de Belgique et orientaliste de renom, s’intéresse à 
l’histoire de la présence juive en Belgique depuis la fin des 
années 1870 au plus tard.

	 Le cimetière de la Porte de Louvain, servit de lieux 
d’inhumation pour les personnes décédées dans les paroisses 
de Sainte-Gudule, Saint-Nicolas et Notre-Dame du Finistère. 
Une partie de ce cimetière fut réservée aux Juifs et aux 
protestants, une première inhumation juive étant célébrée en 
1785. 

21	 Ibid, pp. 2-3

n° 4 - Décembre 2012L’histoire des Juifs de Belgique { par Evelyne Vanherbruggen, documentaliste 

 	  99 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



 	 100 

La légende des hosties sanglantes

14. Le faux miracle du Saint-Sacrement à Bruxelles / 
Dom Liber.- Bruxelles : Adrien Campan, 1874.- 226 p. + 
LXXII pages d’annexes

	 Deux jubilés différents ont été célébrés à l’occasion du 
culte des reliques qu’on appelle à Bruxelles le Saint-Sacrement 
de miracle : l’un à l’année 70 de chaque siècle, en souvenir du 
miracle de 1370 ; l’autre à l’an 85, pour célébrer la délivrance 
de la ville de Bruxelles, (càd. sa capitulation devant les armées 
espagnoles), et la translation des reliques à Sainte-Gudule, en 
158525.

	 En 1870, l’opposition s’organisa légalement, avec les 
moyens que donnent à l’opinion publique la liberté de la 
presse et la liberté de réunion. Le manifeste du comité anti-
jubilaire reconnaissait les droits du clergé et voulait qu’ils 
fussent respectés par tous ; mais il invitait la population 
bruxelloise à user aussi de son droit en s’abstenant de fêter le 
souvenir d’une exécution pour cause religieuse.

	 La dissertation présentée ici fut d’abord une de ces 
brochures, publiée sous un pseudonyme pour ne pas mêler une 
action personnelle à des protestations collectives. La première 
idée de l’auteur avait été de contrôler, dans les archives, les 
pièces dont les historiens ecclésiastiques se servent depuis 
plusieurs siècles. Des documents authentiques nouveaux, dont 
quelques-uns sont de l’an 1370 même, ont permis d’éclairer 
plusieurs points de cette histoire, de sorte que le pamphlet est 
devenu un gros livre aussi complet que possible26.

Annexes 

	 Les annexes ont été rassemblées en deux parties. Les textes 
de la première sont en latin et datent du XIVe siècle. En voici 
les intitulés : Juifs habitant Bruxelles de 1368 à 1369 ; Cens 
annuel et confiscation des biens des juifs brûlés en 1370 ; 
Voyage du duc et de la duchesse, à Luxembourg ; 

25	 D. LIBER, Le faux miracle du Saint-Sacrement à Bruxelles, 
Bruxelles, 1874, p. 5
26	 op. cit., p. 10

	 Autorisé à faire des recherches en 1877 et aidé par le 
fossoyeur du Quartier Léopold – nom porté par le cimetière 
au XIXe siècle-, Ouverleaux y effectuera la transcription 
des épitaphes des dix-neuf tombes, établies entre 1804 et 
1828, qui existaient encore en 1878. Notons que ces pierres 
tombales furent transportées en 1889 dans un magasin de la 
Ville de Bruxelles, situé Rue du Mât, où on les brisa pour en 
faire des pavés22. 

	 Suite à une résolution de la Ville de Bruxelles, le cimetière 
de Saint-Gilles avait été désaffecté en 1877 et allait être 
détruit. Afin de prévenir la perte de ce patrimoine funéraire, 
Ouverleaux recopia les épitaphes du cimetière de Saint-Gilles 
durant l’année 1883, comme il l’avait fait en 1878 pour le 
cimetière de la Porte de Louvain23.

Caractéristiques

	 Ce manuscrit disparu d’Ouverleaux a été acheté, lors 
d’une vente publique, par Itzhak Sperling, ingénieur et 
collectionneur gantois d’origine israélienne.

	 Trente-huit pierres tombales en provenance des cimetières 
de la Porte de Louvain et de Saint-Gilles ont été reproduites 
au total, avec leurs inscriptions -en caractères hébraïques et 
latins- , les traductions et commentaires d’Ouverleaux, des 
informations en provenance des actes de décès correspondants.

	 Contient une copie de la lettre en date du 21/8/1890, 
adressée à Emile Ouverleaux par le chef de bureau de 
l’Administration communale de la Ville de Bruxelles, Rigaux, 
confirmant la disparition des anciennes pierres tombales 
provenant de la partie juive du cimetière de la Porte de 
Louvain24.

22	 J.-Ph. SCHREIBER, Ph. PIERRET, Orientalisme et études 
juives à la fin du XIXe siècle. Le manuscrit d’Emile Ouverleaux, 
Bruxelles, 2004, pp. 123-124
23	 J.-Ph. SCHREIBER, Ph. PIERRET, op. cit., p. 161
24	 op. cit., p. 194

m u s éOn



 	  101 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Comptes du receveur des chanoines de Sainte-Gudule (1369-
70) ; Comptes du même receveur (1401-2) ; Charte de 
l’évêque Robert; Bulle du pape Eugène; Mission du cardinal 
de Cusa ; Récit de Jean Gilemans.

	 Les textes de la deuxième partie sont en français et traitent 
du Jubilé de 1870.
Citons : Circulaire du clergé de Bruxelles annonçant le jubilé; 
Projet du clergé : cavalcade historique (ce qui correspond à la 
planification des cortèges / processions du Saint-Sacrement 
(Ste-Gudule) ; Protestation des libéraux de Bruxelles aux 
habitants de l’agglomération bruxelloise (contre la procession 
du Très-Saint-Sacrement du Miracle, avec les noms des 
signataires de cette protestation : ce sont des personnalités 
importantes de l’époque, des avocats, des médecins, des 
banquiers, des personnalités politiques, des négociants, …) ; 
Résultat de la protestation libérale ; Jugement obtenu par 
l’auteur de la première édition de ce livre, contre l’abbé De 
Bruyn ; Publication de la présente édition ; Les faux miracles 
de soeur Patrocinio ; Errata

Remarque

	 L’épisode du Sacrement du Miracle à Bruxelles est un des 
événements les mieux documentés concernant la profanation 
des hosties par les Juifs au Moyen Age. Citons le livre de Luc 
Dequeker, publié à notre époque, établissant une distinction 
entre l’éventuelle profanation des hosties et la mise en 
accusation des Juifs, et entre cette profanation et la vénération 
du Sacrement du Miracle27.

Liège

15. Une cité si ardente... Les Juifs de Liège sous 
l’Occupation (1940-1944) / 
Thierry Rozenblum.- Bruxelles : Edition Luc Pire, 2009.- 
238 p.: ill.; 24 cm.- ISBN 978-2-507-00476-7

	 Thierry Rozenblum a consacré dix ans de sa vie afin d’offrir 
à son grand-père, Szyme Yosek Rozenblum, à l’occasion 
de son 100e anniversaire, quelques éléments documentés 
de son histoire familiale. Sa contribution porte sur les 
mécanismes, les rouages et les exécutants de la persécution, 
de la déportation et du sauvetage des Juifs, observés à l’échelle 
d’une des quatre grandes agglomérations belges de l’époque. 
La taille de la population concernée était de 2.560 Juifs sur 
410.232 habitants en 1939/194028.

	 On distingue quatre niveaux de narration : le récit 
historique proprement dit, des récits biographiques (présentés 
sur des encarts avec fonds jaune et avec des photos), un recueil 
de documents (dix-huit ordonnances anti-juives et une copie 
de courrier), et enfin, un mémorial.

27	 L. DEQUEKER, Het Sacrament van Mirakel. Jodenhaat in de 
Middeleeuwen, Leuven, 2000, p. 93
28	 Th. ROZENBLUM, Une cité si ardente... Les Juifs de Liège 
sous l’Occupation (1940-1944), Bruxelles, 2009, avant-propos p. 11

	 Joint à l’ensemble sous forme de DVD, intitulé « Nizkor-
nous nous souviendrons », celui-ci compte quatre-cent-vingt-
huit notices présentant le parcours personnel et familial de 
chacune des sept-cent-vingt-huit victimes juives de la Shoah 
dans la région liégeoise.

Caractéristiques

	 Notes à la fin des chapitres
Annexe 1 : glossaire : vocabulaire allemand en rapport avec 
la Shoah
Annexe 2 : abréviations : institutions consultées
Annexe 3 : bibliographie ( huit pages)
Annexe 4 : sources documentaires
Annexe 5 : index (neuf pages) des noms avec lieu et année de 
naissance et lieu et année de décès
+ mention des pages auxquelles les noms sont cités
Annexe 6 : index des institutions (deux pages), avec la mention 
des pages auxquelles elles sont mentionnées

Conclusion

	 Certains ouvrages de références ne sont ni évoqués, ni 
même possédés par la bibliothèque du musée. Soulignons 
que les ouvrages les plus importants sont cités dans le Guide 
Bibliographique publié par la Fondation de la Mémoire 
Contemporaine. Espérons que cet article fournisse des 
informations complémentaires utiles à cette étude. Il est 
à espérer que de généreux donateurs, à l’instar de Madame 
Isaac Sperling-Lewin et Madame Robert Hertog-Jacob, 
poursuivent l’enrichissement de nos collections, en particulier 
du département « belgicana » de nos bibliothèques.

n° 4 - Décembre 2012L’histoire des Juifs de Belgique { par Evelyne Vanherbruggen, documentaliste 

•



 	 102 

m u s éOn

La répartition des nationalités en Tchécoslovaquie selon le recensement de 1930.
Polonais 100 000 (0,7%), Juifs 205 000 (1,4%), Russes 569 000 (3,8%), Hongrois 720 000 (4,8%), 

Slovaques 2,3 mil. (15,7%), Tchèques 7,4 mil. (51,1%), Allemands 3,3 mil. (22,5%) (Günther Pahl)



 	  103 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

L´émigration juive de Tchécoslovaquie 
en Belgique dans les années 30 et 40 du 

vingtième siècle

Jitka Mlsová Chmelíková
Historienne 

	 Les historiens et chercheurs portent un intérêt aux 
problématiques de l’émigration juive de Tchécoslovaquie et 
au destin de ces citoyens seulement depuis quelques années. 
Presque tout le monde qui s’intéresse à l’histoire juive 
dans différentes communes constate qu’une partie de la 
communauté juive a réussi à se sauver en émigrant du pays. 
Mais retrouver les traces de ces gens reste dans la plupart 
des cas dû au hasard. Avant la Séconde Guerre mondiale, 
la Belgique faisait partie des pays qui attiraient surtout 
des gens partis pour des raisons économiques. Mais au 
tournant des années 1930 et 1940, elle représentait asile et 
réfuge temporaire pour des milliers d’émigrés d’Allemagne, 
d’Autriche et de Tchécoslovaquie qui ont fui Hitler. Que 
sont devenus ces gens ? Ont-ils réussi à émigrer dans des 
pays plus sûrs, à survivre dans la clandestinité ou ont-ils été 
envoyés à la mort dans des camps d’extermination nazis ?
	
	 Je prépare avec le soutien du Musée Juif de Prague et 
du Musée Juif de Belgique un projet de recherche détaillée 
au sujet de l’émigration juive de Tchécoslovaquie vers la 
Belgique dans les années 30 et 40 du vingtième siècle. Notre 
contribution présente quelques uns de ces destins juifs, ainsi 
que certains sujets concernés par ce projet.

	 La République tchécoslovaque a été fondée le 28 octobre 
1918 et a eu comme premier président Tomáš Garigue 
Masaryk. Ce nouveau pays était très bienveillant envers les 
citoyens d’origine juive. Tout au long de son existence, la 
Tchécoslovaquie passe pour un des pays les plus tolérants 
et les plus démocratiques d’Europe centrale. Mais même 
la Tchécoslovaquie n’était pas exempte d’antisémitisme. 
En particulier la création du nouvel état a donné lieu à 
un certain de nombre d’attaques antisémites. Cependant, 

le gouvernement de la jeune république a maîtrisé ces 
tendances assez rapidement avec l’aide du président. De 
manière totalement novatrice jusqu’à alors, elle a permis aux 
Juifs de participer à la vie politique, économique, culturelle 
et publique et a été le premier pays à reconnaître dans sa 
Constitution de 1920 les Juifs en tant que nationalité.

	 Par sa composition ethnique, la Tchécoslovaquie 
reconstituait en quelque sorte une version réduite de l´Empire 
Austro-Hongrois, désormais disparu. Les Juifs eux-mêmes ne 
représentaient pas une communauté unie et se distinguaient par 
leur rapport à la religion, à l’assimilation ou non aux peuples 
tchèque, allemand1, slovaque ou hongrois, par leur acceptation 
ou non de la nationalité juive2 ainsi que par leurs différentes 
convictions politiques. Dans les pays tchèques3 vivaient 

1	 Les Juifs dans les pays tchèques (Bohême, Moravie et une partie 
de la Silésie), qui avaient tendance depuis la deuxième moitié du 
XIXe siècle de s’assimiler et de s’émanciper dans l›une de ces deux 
nations, ont ensuite été attaqués par les deux parties, soit comme 
partisans de la germanisation ou au soutien de l’Empire austro-
hongrois, soit comme partisans de la tchéquisation des régions 
allemandes.
2	 Selon le recensement de 1921 354.000 Juifs ont vécu en 
Tchécoslovaquie sur un nombre total de 13.613.172 habitants. 
Parmi ceux-ci 180.855 se sont déclarés de nationalité juive. 
La plupart venaient de la partie orientale du pays. En Bohême, 
seulement 11.251 sur 79.777 Juifs se sont declarés de nationalité 
juive, en Moravie 19.016 sur 45.306. Géneralement les Juifs assimilés 
rejetaient la nationalité juive, alors que les orthodoxes craignaient 
que la nationalité signifierait plus que la religion. Les autorités 
tchécoslovaques se sont également servies de l’introduction de la 
nationalité juive pour réduire le nombre d’Allemands et de Hongrois. 
Jusqu’à ce moment-là les Juifs appartenaient seulement à la natio-
nalité dont ils parlaient la langue. Livia, Rothkirchen, The Jews of 
Bohemia & Moravia Facing the Holocaust, Jérusalem 2005, p. 29.
3	 Regroupant les régions historiques de Bohême, de Moravie, et 
une partie de la Silésie - les pays de la couronne tchèque.



 	 104 

m u s éOn

La famille Wieder vers 1935 à Bruxelles : de gauche à droite André, 
le père Herman, le frère Arthur et la mère Sarolta. Photo d’archives 
personnelles d’André Wieder, Bruxelles.

surtout des Juifs émancipés. Par contre à l’Est du pays, 
en Slovaquie et en Ruthénie, on trouvait de nombreuses 
communautés orthodoxes. Ces régions orientales étaient 
parmi les plus pauvres et économiquement les moins 
développées. De ce fait, les émigrés juifs des années 1930 et 
1940 provenaient essentiellement de ces régions.	

	 Francois Kreisman appartient à la génération d´enfants 
venus en Belgique avec leurs parents. La description de son 
lieu de naissance est à l’image de la vie d’antan en Ruthénie : 
« Mon prénom est Frantichek. Je suis né en 1927 à Dedova en 
Tchécoslovaquie et je suis venu en Belgique en 1936. La ville 
dont je suis originaire était un shtettel, une bourgade juive, à 
population majoritairement juive…La principale activité à cette 
époque dans cette région de Tchécoslovaquie était la culture des 
pastèques, ce que pratiquaient mes parents4 ».

	 A la même époque, la famille d’André Wieder est une de 
celles qui ont émigré de cette partie isolée et écartée de la 
Tchécoslovaquie vers la Belgique: « Je suis né en Ruthénie en 
1927 dans un petit village Vel’ké Lučki (Nagylucska en hongrois) 
près de Mucatchevo. à cette époque, la Ruthénie faisait partie 
de la première république Tchécoslovaque. Ma langue maternelle 
est le hongrois car ma mère était d’origine hongroise. Mon père 
est né à Tatchevo et, tout en n’étant qu’un simple boulanger sans 
études ni diplômes, il maîtrisait une douzaine de langues. La 
vie chez nous était particulièrement dure et une bonne partie 
des gens tentaient d´émigrer en Palestine ou aux États-Unis. 
Plusieurs d’entre eux ont choisi la Belgique parce qu’ils avaient 
l’espoir de partir de là-bas dans les pays d’outremer. Nous sommes 
arrivés en Belgique à Anderlecht en 1930, où mon père a ouvert 
sa boulangerie en 19385 ».

	 Au tournant des XIXe et XXe siècles, on trouve en 
Belgique une communauté tchécoslovaque qui se rassemblait 
dans des associations sociales et de soutien mutuel. Parmi les 
plus importantes, il y avait l’union sportive patriotique Sokol 
et l´association Tchècoslovaque Volnost à Bruxelles. Cette 
dernière a été fondée en 1904 par d’anciens émigrés devenus 
bruxellois qui exercaient des métiers artisanaux, et étaient 
surtout des fourreurs et des marchands. Dans les années 1920 
et 1930, ce sont des verriers et des mineurs qui ont élargi la 
communauté tchécoslovaque. Beaucoup d’entre eux étaient 
également des agriculteurs et des ouvriers. Dans les années 
1930, l’association Volnost siégeait sur la Grand-Place numéro 
13, dans la Maison des Ducs de Brabant. Ses membres ont 
fondé une bibliothèque, organisaient des concerts, jouaient 
du théâtre amateur et du théâtre de marionettes. Après la 
Première Guerre mondiale, cette association a changé de 

4	 Ph. Pierret (dir.), Trajectoires et Espaces Juifs. La Schoule 
de Molenbeek. Facettes d’un judaïsme contemporain, Bruxelles 2006, 
p. 38.
5	 Můj otec byl skutečný patriot (Mon père, un vrai patriote. 
Entretien avec André Wieder), Roš Chodeš 4/2009, p.6.

nom, et se nomma désormais Beseda-Volnost6. 

	 Dans la deuxième moitié des années 1930, on trouvera 
aussi l’Association des compatriotes ruthénois et hongrois 
de la Ruthénie qui collaborait avec les deux organisations 
mentionnées ci-dessus7.
Parmi les membres de Beseda et de Sokols, plusieurs étaient 
d’origine juive, tant des donateurs que des benéficaires. Voici 
les souvenirs d’André Wieder sur ses parents, leur relation à la 
Tchécoslovaquie et leur appartenance à l’association : « Mon 
père est né dans L’Empire Austro-Hongrois. à la fondation de 
la Tchécoslovaquie en 1918, il avait seize ans. Il a passé l’âge 
de l’adolescence à cette époque pleine d´attente enthousiaste. Il 
se sentait probablement plus Tchécoslovaque que Tchèque. De 
toute façon, en Ruthénie il ne pouvait se considérer ni Tchèque ni 

6	 En 2004, le nom fut changé en Český krajanský spolek Beseda 
(Association Tchèque des compatriotes Beseda), Schmalzriedová, 
Olga, Beseda a besedníci (Beseda et ses membres), Zpravodaj 1/2010, 
p. 8-9.
7	 Archives de Český krajanský spolek Beseda à Bruxelles, 
comptes-rendus des réunions de Tělocvičná jednota Sokol (Unité 
sportive Sokol) à Bruxelles, 1937-1939.



 	  105 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

Carte de membre de Herman Wieder de l’association 
tchécoslovaque Beseda – Volnost, 1936 – 1938. 
Archives personnelles d’André Wieder, Bruxelles.

Slovaque mais seulement Tchécoslovaque. Dans sa bibliothèque, 
il possédait l’œuvre complète du président Masaryk, entièrement 
reliée de carton argenté. Dans les années 1923-1924, il faisait 
partie des troupes de l’armée à Kroměříž, ce qui le rendait très 
fier. Mais sa fierté ne se limitait pas seulement au fait qu’il ait 
intégré l´armée, mais il disait aussi que nous faisions partie des 
premiers Juifs qui pouvaient profiter de vivre dans une vraie 
démocratie. Il était très réconnaissant à la Tchécoslovaquie.
Ma mère venait d´une famille juive, mais elle se sentait plutôt 
Hongroise. Entre mes parents, il y avait parfois des divergences de 
vue entre mes parents concernant les options nationales. Avant la 
Seconde Guerre mondiale, à l’âge de mes dix- douze ans, ma mère 
m’amenait souvent dans La maison hongroise. On chantait et on 
dansait des danses hongroises même si j’étais encore un gosse. Mon 
père me prenait souvent avec lui dans une organisation tchèque 
qui s’appelait Beseda-Volnost. Il avait sa carte de membre et 
en tant que membre de longue date, il possèdait tous les timbres 
d’adhérent. Cette carte, je l’ai toujours. Mon père était vraiment 
fier de faire partie de cette organisation8 ».

8	 Můj otec byl skutečný patriot (Mon père, un vrai patriote. Entre-
tien avec André Wieder), Roš Chodeš 4/2009, p. 6.

 	 Franz Falkenau était un des membres actifs de Sokol et 
de Beseda9. Au tournant du XIXe et du XXe siècle, son père, 
Sigmund Falkenau, possèdait à Prague un atelier de fabrication 
de bijoux10. Son père, en 1903, a envoyé Franz à Anvers pour 
qu’il y rencontre son ami d’affaires Adolf Adler11. Plus tard, il 
s’y est marié avec une des filles Adler et a repris la gestion de 
l’entreprise de fabrication de bijoux avec des diamants12.

	 Emma Pollakova venait quant à elle d’une importante 
famille juive pragoise. Elle s’est mariée en Belgique en 1925 
et y a fondé une entreprise à succès de bijoux de fantaisies 
nommée « Paris Bijoux »13. Elle aussi faisait partie de Sokol 
et participait activement, grâce à de nombreuses donations, 

9	 Franz Falkenau fut le trésorier de Sokol et aussi proba-
blement de Beseda-Volnost. Archives de Český krajanský spolek à 
Bruxelles, livre de caisse de Tělocvičná jednota Sokol à Bruxelles 
1932-1933. à comparer avec Falkenau, René Paul, Of Eagles and 
Falcons, Newcastle 2011, p. 150.
10	 Leur entreprise s’appellait « Brüder Falkenau ».
11	 Falkenau, René Paul, op.cit., p. 2 et 6.
12	 Ibidem, p. 147.
13	 Entretien avec Mme Jana Vanneste-Pollakova le 12 septembre 
2012 à Bruxelles, archives de l’auteur de l’article.



 	 106 

m u s éOn

Publicité pour l’entreprise « Paris Bijoux » à Bruxelles, deuxième moitié 
des années 1920. Archives personnelles de Jana Vanneste-Pollakova, 
Bruxelles.

Carte postale de 1908, Taille de diamants Adler à Anvers, archives personnelles de Guy Falkenau, Newcastle, Grande-Bretagne.

à cette organisation14. Elle a commencé à fabriquer et 
à commercialiser ses propres créations, et a pour cette 
raison invité sa sœur Marta en Belgique ; celle-ci était 
peintre et dessinatrice, inspirée et formée par l’ami de la 
famille, Alfons Mucha15.

	 Ces exemples confirment ce qui a déjà été dit. 
Jusqu’en 1938, les principales raisons de l´immigration 
juive en Belgique étaient économiques, commerciales 
ou personnelles comme cela va de soi en temps de 
paix. Beaucoup parmi ces gens ont réussi à construire 
une existence aisée, sans pour autant perdre le 
contact avec leur patrie et leurs familles restées en 
Tchécoslovaquie.	

	 La crise des Sudètes et les accords de Munich 
signés le 30 septembre 1938 ont provoqué la première 

14	 Archives de Český krajanský spolek Beseda à Bruxelles, 
Repertoire Sokol, 1924-1925.
15	 Entretien avec Mme Jana Vanneste-Pollakova, le 12 
septembre 2012 à Bruxelles, archives de l’auteur de l’article. 
Après la mort de son mari dans la deuxième moitié des années 
1920, la mère d’Emma, Mathilda a deménagé à Bruxelles chez 
sa fille. Elle a pris la charge de la maison et a élèvé sa petite-fille 
Jana. Emma Pollakova était divorcée depuis 1937.



 	  107 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

L‘artiste peintre Marta Polláková à Prague, circa 1920. Photo d‘archives personnelles de Jana Vanneste-Pollakova, 
Bruxelles.

vague d’émigration, non seulement des Juifs, mais aussi des 
démocrates socialistes allemands et des communistes venus des 
régions cédées à l’Allemagne. La deuxième vague, cette fois-ci 
essentiellement juive, a eu lieu six mois plus tard, le 15 mars 
1939, quand Hitler a occupé le reste de la Tchécoslovaquie, 
après la division de celle-ci en Protectorat Bohème-Moravie et 
Slovaquie autonome.
Certains émigrés sont partis en Belgique rejoindre leurs 
familles, comme par exemple la soeur cadette d’Emma 
Pollakova, Joséphine, accompagnée de son mari16. 
Néanmoins, la plupart des autres réfugiés ont utilisé la 
Belgique comme asile temporaire et lieu de transition sur 
la route vers la Grande-Bretagne, les États-Unis ou d´autres 
pays.

	 Marianne Lowe s’est réfugiée à Bruxelles au printemps 
1939 et, en tant qu’étudiante en psychologie, a été admise 
a l’Université : « Au début, j’ai vécu en Belgique en tant que 
réfugiée. Je fréquentais ce milieu et étais en étroit contact avec 
l’ambassade de Tchécoslovaquie pour laquelle j’ai travaillé 
comme bénévole. Je me rappelle encore avec beaucoup d´émotion 
mon sentiment de solitude quand j’ai appris la déclaration de 
guerre des Alliés à l´Allemagne. J’ai été saisie par la peur pour mes 
proches restés en Tchécoslovaquie. Après l’invasion de la Pologne 

16	 Ibidem.

par les Allemands, la guerre paraissait toujours lointaine. Même 
après l’invasion de la Hollande, les journaux belges transmettaient 
une image optimiste. Le désenchantement en fut d’autant plus 
dur lorsque les troupes allemandes ont traversé la frontière belge. 
Après l’avertissement du consulat tchèque, j’ai fait ma valise avec 
précipitation, j’ai dit au revoir à mes amis et ai pris le train 
en direction de l’Ouest17 ». Marianne est partie à Paris où elle 
a rejoint les volontaires tchécoslovaques. Avec eux, elle s’est 
déplacée dans le sud de la France, d’où elle a été évacuée en 
Grande-Bretagne.

	 Le Consulat tchécoslovaque, ainsi que l’Ambassade et 
les organisations tchécoslovaques Beseda-Volnost, Sokol et 
L’Union des compatriotes hongrois et rhuténien évoqués ci-
dessus se sont engagés à soutenir les réfugiés tchécoslovaques18. 
Leurs membres fournissaient des donations, organisaient 
des conférences, des événements culturels et des collectes. 
Les bénéfices récoltés lors de ces initiatives étaient destinés 
à soutenir non seulement les réfugiés en Belgique, mais 
aussi les réfugiés des Sudètes partis dans l’arrière-pays 
en Tchécoslovaqie. La défense du pays était concernée 

17	 Studying psychology in turbulent times par Marianne Lowe 
1984, p. 4-5, archive de l’auteur.
18	 Archives de Český krajanský spolek Beseda à Bruxelles, Livre 
principal de Tělocvičná jednota Sokol 1936-1940.



 	 108 

m u s éOn

Bon de transport de Herman Wieder pour le train spécial des 
volontaires tchécoslovaques de Bruxelles-Midi à Paris le 13 mai 
(arrivée à Paris le 16 mai) et ensuite de Paris à Bergerac le 17 mai 
1940. Archives personnelles d’André Wieder, Bruxelles.

Il retourna ensuite dans le sud de la France pour organiser 
l’évacuation des soldats belges. Il y retrouva ses parents et sa 
soeur qui étaient des réfugiés à cette époque. En février 1942, 
René a traversé l’Espagne et le Portugal pour regagner enfin la 
Grande-Bretagne, mais sa famille fut obligée de rester dans la 
France de Vichy 25.

	 En général, après l’invasion de la Belgique, la France 
représentait le but principal des réfugiés belges. Après la 
capitulation belge, ceux-ci ont majoritairement regagné leur 
pays. Les personnes n’ayant pas la nationalité belge, donc 
surtout des émigrés juifs, n’étaient pas autorisées à revenir ; 
elles furent donc obligées de rester et de s’efforcer de tenter 
une nouvelle émigration vers des pays plus sûrs.

	 Hormis le destin des personnes évoqué ci-dessus qui ont 
réussi à émigrer en Grande-Bretagne, nous pouvons citer 
l’exemple de l’ancien rabbin de la ville de Cheb, le docteur 
Israel Shapira qui officiait à Anvers depuis 1935. En février 

25	 Ibidem, p. 292.

également19.

	 En septembre 1939, certains hommes sont partis de 
Belgique pour la France, où ils ont rejoint les volontaires 
de la Brigade tchécoslovaque qui commençait à se former 
dans l’armée française20. C’est surtout après l’invasion de la 
Belgique le 10 mai 1940 qu’une importante partie de ces 
volontaires partit pour la France. On trouve parmi eux une 
bonne partie de soldats juifs, dont Herman Wieder. Voici 
les souvenirs de son fils qui raconte le début du trajet pour 
rejoindre les Unités tchécoslovaques: « Le groupe des amis 
et connaissances de mon père, soit une vingtaine de personnes, 
s’inscrivit en qualité de volontaires pour rejoindre la Brigade 
tchècoslovaque… Cet engagement fut enregistré et transmis aux 
autorités via l’ambassade de Tchécoslovaquie à Bruxelles, ce qui 
assura du même coup au groupe de volontaires et à leurs familles 
l’assurance de pouvoir prendre place dans le dernier train qui 
partirait le 13 mai vers la France21 ».

	 En France leur groupe fut divisé. Certains ont 
probablement réussi à rejoindre les unités tchèques et plus 
tard, ont été évacués avec celles-ci en Grande-Bretagne. La 
famille Wieder a atteint le village de Vallon-Pont-d’Arc dans 
le sud de la France, mais n’a malheureusement pas réussi à 
réjoindre la Brigade tchécoslovaque, l’armée française ayant 
détruit tous les ponts traversant le Rhône. Après la capitulation 
de la France, ils sont rentrés clandestinement à Bruxelles22.

	 Franz Falkenau, lui aussi a été fortement conseillé par 
l’Ambassade tchécoslovaque de partir pour la France. Il est 
arrivé à Paris sans sa famille et s’est présenté à l’Ambassade 
comme officier de réserve pour la Brigade tchécoslovaque. à 
sa grande déception, il a été refusé à cause de son âge : 50 ans. 
On lui a signifié que l’armée disposait d’un grand nombre 
d’officiers, mais que c’était les soldats qui manquaient. Il lui 
a été demandé de rester à disposition au cas où l´armée aurait 
besoin de ses services plus tard23.

	 L’Armée choisissait ses membres entre autres selon leur 
nationalité. La famille Falkenau en est la preuve. Franz 
Falkenau a gardé la nationalité tchécoslovaque, mais son 
fils René Paul était Belge, et faisait partie de l’armée belge 
en même temps que son père24. Il participa à la défense de 
Dunkerque et réussit à regagner la Grande-Bretagne en bateau. 

19  Archives de Český krajanský spolek Beseda à Bruxelles, comptes-
rendus des réunions de Tělocvičná jednota Sokol, 1937-1949.
20	 Ibidem, compte-rendu de la réunion du 21 octobre 1939. 
Le compte-rendu du 13 janvier 1940 parle également de la visite 
du colonel slovaque et de la collaboration avec des Slovaques en 
Belgique et en France dans le cadre de l´armée.
21	 Wieder, André, Récit A.W. 1927-1944, p. 59, archive de 
l’auteur de l›article.
22	 Ibidem, p. 76 et sv.
23	 Falkenau, René Paul, op.cit., p. 167.
24	 René avait la double nationalité jusqu’à l’âge de 16 ans. Selon 
la loi belge il était obligé d’en choisir une seulement.



 	  109 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

Dernière photo de la famille 
Falkenau en France avant la fuite de 
René en Angleterre, février 1942. 
Photo archives personnelles de 
Guy Falkenau, Newcastle, Grande-
Bretagne.

1941, lui et son épouse se sont enfuis à Lyon et à Marseille, 
d’où ils ont réussi à atteindre Casablanca au Maroc. à la fin de 
janvier 1942, ils sont partis du Maroc pour gagner La Havane 
à Cuba où ils se sont installés et sont restés jusqu’à la fin de la 
guerre26.

	 Les mesures nazies contre les Juifs sont entrées en 
vigueur presque aussitôt après l’occupation de la Belgique. 
Sur ordonnance allemande, les autorités belges ont obligé 
la population juive à s’inscrire dans un registre auprès des 
administrations communales. Aujourd’hui, le « Registre des 
Juifs » est conservé dans les archives du Musée Juif de Belgique. 
Ce registre a constitué le fondement pour la machine 
nazie dans le but d’établir plus tard les listes de personnes 
destinées aux transports vers les camps d´extermination. Une 
première analyse de cette source a permis de repérer plus de 
600 personnes originaires de Tchécoslovaquie. On y trouve 
avec chaque nom enregistré, différents autres membres de la 
famille27.

	 Le but suivant est une analyse minutieuse des informations 
tirées du « Registre des Juifs », et leur comparaison avec d’autres 
sources, comme les archives des associations tchécoslovaques 
en Belgique et surtout les dossiers d’enregistrement des 
étrangers par la Police des Etrangers déposés aux Archives 
générales du Royaume à Bruxelles.

26	 Mlsová Chmelíková, Jitka, « Rabbi Israel Shapira (1891-1963) 
», Les Cahier de la mémoire contemporaine No. 10, Bruxelles 2011, 
p. 405-416.
27	 MJB, Bruxelles, Le Registre des Juifs.

	 à partir de l’été 1942, les Nazis ont commencé à envoyer 
les premiers transports du camp de transition de Malines vers 
Auschwitz. Parmi les premiers transportés, on trouve des Juifs 
n’ayant pas la nationalité belge, donc des réfugiés du nazisme, 
mais aussi des personnes venues en Belgique dans les années 
1920 et 1930 pour des raisons économiques et qui n’avaient 
pas encore obtenu la nationalité.
Il n’est pas surprenant que beaucoup d’entre eux aient tenté de 
fuir cette situation sans issue. Quoique très limitée, il restait 
toujours la possibilité d’émigrer. Pour sa mère et sa soeur, 
Emma Pollakova a réussi à organiser un mariage blanc avec 
deux frères Suisses28. Néanmoins, sa soeur cadette, Joséphine, 
fut envoyée le 11 août 1942 dans le transport numéros 2 vers 
la mort29.
Emma elle-même se cacha en Belgique avec sa fille de sept ans, 
Jana, jusqu’à la fin de la guerre. Voici les souvenirs de cette 
dernière des années passées en clandestinité : « Par exemple, 
j’étais cachée à la campagne chez des gens que je ne connaissais 
pas. Les connaissances de ma mère avaient des connaissances…
Ils me cachaient un mois ou deux. Ils m’apprennaient à lire. Je 
ne pouvais pas imaginer que les enfants allant à l’école avaient 
une autre vie que moi. J’étais obligée de changer de nom et de 
prénom constamment. On m’a dit que quand on passe à l’école de 
la première classe à la deuxième, on change de nom. Pour moi, 
ça allait de soi. Je ne le regrettais pas car je pensais que tous les 
enfants vivaient ainsi. Je ne fréquentais personne. Je me rappelle 
encore des noms et des numéro de téléphone de ces gens. J’étais 

28	 Entretien avec Mme. Jana Vanneste-Pollakova le 12 septembre 
2012 à Bruxelles, archive de l’auteur de l’article.
29	 Malines-Auschwitz. 1942-1944. La destruction des Juifs et 
des Tsiganes de Belgique, 4 vol., Bruxelles, 2009.



 	 110 

m u s éOn

Joséphine Pollakova avec sa nièce Jana Vanneste-Pollakova 
à Bruxelles à la fin de l‘année 1941. 
Photo archives personnelles de Jana Vanneste-Pollakova, 
Bruxelles.

A gauche Joséphine Pollakova, Jana Vanneste-Pollakova âgée de 
sept ans et Mathilda Pollakova à la fin de l‘année 1941 à Bruxelles. 
Photo archives personnelles de Jana Vanneste-Pollakova, Bruxelles.

également obligée d’apprendre à ne pas me retourner si quelqu’un 
m’avait appellée dans la rue « Jano » ou « Janko », mais 
uniquement si on m’avait appellé par mon nouveau prénom. 
Comme pour chaque enfant, c’était difficile pour moi. Je trouvais 
ça bizarre et je ne comprenais pas qu’il faille avoir peur car je 
pouvais être déportée30 ».

	 Peu de familles ont été épargnées. La famille d’André 
Wieder, elle aussi, a été poursuivie. La mère et le frère d’André 
se cachaient sous une fausse identité chez des amis dans le sud 
de la Belgique. André lui-même vécut à Bruxelles à partir de 
l’année 1943, et utilisait ses vrais documents d’identité, car il 
jouissait de la protection du chef de l’usine qui fournissait du 
matériel à l’organisation allemande Todt. Celle-ci contribuait 
à la construction du mur de l’Atlantique. Grâce à un ami de la 
famille qui était à la tête des missions catholiques hongroises 
en Belgique, il a obtenu un document certifiant que son 
lieu de naissance faisait partie de l’état hongrois, et qu´il 
devait donc être considéré comme Hongrois. La Hongrie 
a occupé le sud de la Ruthénie après l’arbitrage de Vienne 
du 2 novembre 1938 et le reste après le 14 mars 1939. Les 
Hongrois n’étaient pas obligés d’avoir sur leur document 
d’identité l’inscription au cachet rouge «  JUIF-JOOD  » 
désignant les Juifs. Néanmoins, après le soulèvement d’avril 
1943, son père Herman fut détenu et envoyé à Auschwitz. 
Il a été choisi pour faire partie d’un commando envoyé pour 
déblayer les ruines du ghetto de Varsovie détruit pendant le 
soulèvement. Il a survécu à la marche de la mort en Bavière, 
où il travailla dans une usine souterraine et où il fut libéré par 
l’armée américaine31.

	 Les réfugiés demeurés en France partageaient le même 
destin que les Juifs restés en Belgique. Franz Falkenau en est 
un exemple tragique. Après l’évacuation de son fils René en 
Grande-Bretagne, il est resté avec sa femme Irma et sa fille 
Georgette en France de Vichy. à la fin d’octobre 1943, tous les 
trois ont été arrêtés et transportés dans le camp d’internement 
transitoire de Drancy. D’oú ils sont partis le 20 novembre 
1943 avec le transport numéro 62 pour Auschwitz, où ils ont 
été assassinés dans les chambres à gaz immédiatement après 
leur arrivée32.

	 Bruxelles a été libérée par les Américains en septembre 
1944. Les jeunes hommes, qui pendant la guerre avaient 
été obligés de se cacher et de s´inquiéter pour leurs vie, 
demandaient à entrer dans l´armée en tant qu’engagés 
volontaires. Mais l’armée belge les a refusés à cause de leur 
nationalité tchécoslovaque. André Wieder agé de 17 ans était 
l’un d’eux : 

30	 Entretien avec Mme Jana Vanneste-Pollakova le 12 septembre 
2012 à Bruxelles, archive de l’auteur de l’article.
31	 Můj otec byl skutečný patriot (Mon père, un vrai patriote. 
Entretien avec André Wieder), Roš Chodeš 4/2009, p.6.
32	 Falkenau, René Paul, op.cit., p. 338 et sv.



 	  111 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne

Fiche de Joséphine Pollakova extraite du Registre des Juifs en 1940. Archives du MJB à Bruxelles.



 	 112 

André Wieder en uniforme de l’armée tchécoslovaque, 
circa 1945. 
Photo archives personnelles d’André Wieder, Bruxelles.

	 « On nous a donné l’adresse de la mission militaire 
tchécoslovaque. On s’y est présenté en tant que Tchèques ne 
parlant pas le tchèque ; un de mes amis connaissait deux ou 
trois mots de slovaque. Jan Kvapilik, qui se trouvait à la tête 
de la mission, était une personne très active et sympathique. Il 
a enregistré notre engagement, en promettant qu’il ferait appel à 
nous dès qu’il serait possible de rejoindre l’armée tchécoslovaque 
en France ou en Belgique. Il nous a enseigné le tchèque et nous 
a fait incorporer entretemps dans l’unité sanitaire auxiliaire de 
l’aéroport militaire de Melsbroek près de Bruxelles.		
	 Nous voulions nous battre ! En mars 1945, on nous a envoyé 
en Angleterre dans une base aérienne près de Cambridge, où nous 
étions entraînés à l’artillerie antiaérienne. Aujourd’hui encore, 
je n’arrive pas à comprendre pourquoi on nous avait retenus 
là si longtemps… Une fois la guerre finie, on a été regroupés à 
Ostende. J’ai demandé une journée de permission parce que je 
voulais revoir mon père à Bruxelles, qui venait de rentrer du 
camp de concentration. Mes amis inscrits tout comme moi dans 
l’armée tchécoslovaque n’ont rien demandé et sont restés auprès 
de leurs familles en Belgique. Mais ils ne m’ont rien dit. Je 
trouvais normal de rentrer en Tchécoslovaquie avec l’armée. J’y 
suis donc parti et y suis resté encore un an et demi. Je n’étais pas 
obligé, mais je crois qu’en quelque sorte, j’étais aussi patriote. La 
Tchécoslovaquie était pour moi comme mon pays natal33 ».		 						    
	 Le public tchèque et slovaque ne connaît pas grand 
chose à propos du ralliement des volontaires juifs à l’armée 
tchécoslovaque, et les détails de leur mobilisation constituera 
l’objet de notre prochaine étude.			 
	
	 On trouve en Belgique un cimetière de soldats 
tchécoslovaques. à Adinkerke, près de La Panne, existe un 
cimetière militaire où il y a 40 tombes de membres de la 
Brigade Tchécoslovaque autonome blindée qui resta dans la 
région de l’automne 1944 jusqu’à mai 1945 et qui participa 
au siège du port de Dunkerque. On trouve parmi ces soldats 
tombés au champ d’honneur aussi des soldats juifs 34.

	 L’émigration des Juifs de Tchécoslovaquie en Belgique 
dans les années 1930 et 1940 constitue une des nombreuses 
pages blanches de l’histoire tchèque et belge. Les Juifs 
tchécoslovaques étaient moins nombreux que les Juifs ayant 
quitté l’Allemagne, l’Autriche, la Pologne ou la Russie, mais 
malgré cela, ils ont joué un rôle important dans les domaines 
économique, culturel et dans la vie publique de leur pays 
d’accueil. Un sujet intéressant constitue l’analyse de leur 
rapport avec leur pays d’origine, surtout leur appartenance 
aux associations tchécoslovaques locales.

33	 Můj otec byl skutečný patriot (Mon père, un vrai patriote. 
Entretien avec André Wieder), Roš Chodeš 4/2009, p. 6 et sv.
34	 www.mzv.cz/file/127602/Stoleti_Besedy_Volnost_v_Belgii.pdf.

	 Comme citoyens tchécoslovaques, ils ont combattu dans 
l’armée Tchécoslovaque, ils étaient obligés de se cacher ou 
de cacher leurs enfants, et ont malheureusement dû subir 
les persécutions nazies. Ni leur destin avant la Seconde 
Guerre mondiale, ni leur mort n’ont constitué un sujet de 
recherches approfondi pour les historiens. L’objectif de 
notre projet à venir consiste à pallier ce manque d’intérêt, 
de renouer avec la recherche des historiens allemands sur 
l’émigration juive d’Allemagne et d’Autriche et de faire de 
l’étude finale un modèle pour la recherche de l’émigration de 
la Tchécoslovaquie vers d’autres pays35.

35	 Nous tenons à remercier Anne Cherton et Philippe Pierret 
pour la relecture de notre contribution rédigée en français.

m u s éOn



 	  113 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

•

François Kreisman, engagé volontaire dans
l’armée britannique, Londres, 1944. 
Photo archives personnelles famille Kreisman, Bruxelles.

Victor et François Kreisman, entourés de leurs oncle et 
tante. Tchécoslovaquie, circa 1937.
Photo archives personnelles famille Kreisman, Bruxelles.

n° 4 - Décembre 2012L’émigration juive de Tchécoslovaquie en Belgique dans les années 30 et 40 { par Jitka Mlsová Chmelíková, historienne



 	 114 

m u s éOn

Dossier de Mme Perla Ovici 



 	  115 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 C’est en automne 2011 que je suis arrivée à Bruxelles en 
tant que volontaire de l’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste 
au Musée Juif de Belgique. J’aide l’équipe scientifique, 
principalement attachée à la digitalisation des collections et 
à l’archivage. Avec cet article, j’aimerais inviter le lecteur à 
un voyage dans de vieux documents comme des formulaires, 
mais aussi des photos – une sorte de « visite historique » dans 
un type de fonds d’archives du Musée Juif de Belgique. 

	 Je me souviens encore très bien de la première fois où des 
documents sur mon bureau ont commencé à m’interpeller. 
Il s’agit des dossiers de l’Office Palestinien qu’environ 2.000 
émigrantes ont remplis après la guerre pour partir en Palestine. 
On m’avait demandé de faire l’inventaire des personnes, de 
débarrasser le papier des « trombones » pour empêcher que la 
rouille ne les détruise, et de mettre les photos d’identité dans 
des enveloppes après avoir soigneusement noté les noms au 
verso. Un travail répétitif ? Certes, mais ce travail de routine 
est indispensable. Les dossiers de certaines personnes sortaient 
du lot et ont éveillé mon intérêt, particulièrement ceux de la 
famille Ovici. 
Habituellement, un dossier de l’Office Palestinien contient 
la demande de visa d’une ou de deux personnes, parfois 
d’une petite famille. Dans le cas des dossiers de la famille 
Ovici, deux grandes raisons ont suscité l’envie d’en savoir 
plus: plusieurs dossiers l’un à la suite de l’autre portaient le 
même nom, Ovici. Il s’agissait d’une famille juive qui voulait 
émigrer ensemble. 

	 Au total, neuf dossiers pour quinze personnes. 
Deuxièmement, comme métiers on avait indiqué « Artiste » 
pour la plupart, ou une fois «  Violist » ou «  Artist-
Diamantsneider  ». Je n’avais pas encore jamais rencontré 
d’artistes dans le fonds de l’Office Palestinien. Enfin, tous 
avaient répondu à la question «  Welke was uwe aktiviteit 
gedurende de bezetting  ?  » qu’ils avaient été déportés à 
Auschwitz. Comment était-ce possible qu’une famille juive 
tellement nombreuse, dont un petit enfant, ait pu survivre ? 
Apparemment, il s’agissait d’une famille très interpellante. 

	 Les documents m’ont fait découvrir plus encore : toute la 
famille habitait à Anvers, Magdalenastraat, n°31, mais était 

 Coup de sonde dans les archives

d’origine roumaine comme le prouve la possession d’une 
« Witte Kaart Roemeense » et tous les membres de la fratrie 
étaient nés dans le petit village de Rozavlea de Transylvanie.

	 Je laissais glisser mon regard sur les photos d’identité que 
je venais de détacher des documents. Qui était la sœur, qui 
était le frère? Ou étaient-ce des cousins ? Peut-être aussi des 
tante et neveu ? Quelles relations existaient entre eux ?

	 En guise de réponse à ces questions je trouvai 
heureusement une biographie sur les Ovici (dans laquelle ils 
sont appelés Ovitz)1, détaillant « La Troupe Lilliput  » dont 
les musiciens étaient atteints d’une des formes de nanisme2. 
Pour transformer la moquerie et l’apitoiement des gens en 
admiration, le premier membre de la famille souffrant de ce 
nanisme héréditaire, Shimshon Eizik, né en 1868, eut l’idée 
d’en profiter sur scène3. Dans son programme, il était repris 
comme badchan, comédien, divertissant les invités aux noces 
en se servant entre autres du savoir du Talmud. De plus, il 
devint un grand prédicateur itinérant4.

	 Bien que nain, Shimshon Eizik s’est marié avec une femme 
juive, Brana Fruchter. En raison de ses croyances et en respect 
de la halachah, le couple décide d’avoir des enfants malgré le 
risque de transmission de la maladie. Leurs deux filles seront 
elles aussi naines. Des huit enfants de sa seconde épouse, Batia 
Husz, cinq furent concernés. Cette dernière donnait le sage 
conseil aux enfants  : « Suivez-vous l’un l’autre en enfer. Ne 
vous séparez jamais, prenez garde l’un à l’autre, vivez l’un 
pour l’autre »5. Ensemble, la famille connaissait le succès sur 
scène comme groupe musical au sein de la « Troupe Lilliput ». 
Ensemble, ils ont survécu à la Seconde Guerre mondiale. 

	 1940, la Transylvanie est divisée en deux zones : le Sud - 
resté territoire roumain – et le Nord échut à la Hongrie6. Bien 

1	 Y. KOREN, E. NEGEV, Im Herzen waren wir Riesen: Die 
Überlebensgeschichte einer Liliputanerfamilie, Berlin, 2003.
2	 Pseudoachondroplasia.
3	 Y. KOREN, E. NEGEV, op. cit., p.16; p.18; p. 20.
4	 Idem, pp. 23-24.
5	 Idem, p. 39.
6	 Y. MARTON, « Transylvania », Encyclopaedia Judaica, 
Jérusalem 1971, Vol. 15 col. 1341-1345.

n° 4 - Décembre 2012Coup de sonde dans les archives { par Florentine Holte, volontaire ASF, 2011-2012

Marie Florentine Holte
Volontaire ASF, 2011-2012 



 	 116 

Azriel, et Moses avaient été séparés en 1942 au moment de 
leur déportation dans un camp de travail par les militaires 
hongrois. Malheureusement, seuls les deux derniers en sont 
revenus 10. 

	 Regardons à nouveau les documents : il est indiqué que les 
Ovici, au moment de leur arrivée en Belgique, ont reçu des 
« witte kaart » dont tous les numéros se suivent. Aujourd’hui, 
les cartes blanches sont toujours utilisées pour les émigrants 
non européens qui s’inscrivent au registre des étrangers11. 
Comme ceux des cartes blanches, les numéros de dossier 
d’inscription à l’Office Palestinien (1032/1 jusqu’à 1032/16) 
se suivent, ce qui permet d’affirmer qu’ils ont décidé ensemble 
en 1949 de quitter la Belgique et qu’ils ont rempli en même 
temps leur demande d’émigration. 

	 La relation entre la famille Ovici et un certain Aron 
Deutsch restait pour moi inexpliquée ; il possédait une carte 
blanche avec un numéro complètement différent des autres, 
mais son dossier de l’Office Palestinien appartenait à la même 
série (n° 1032/3) et il était également artiste. Il n’était pas 
né dans leur ville et je ne trouvais aucune information dans 
la biographie consultée. Peut-être s’agissait-il du mari de 
Sura, Erno Deutsch, qui apparaît dans l’arbre généalogique 
des Ovici à la fin de la biographie ? A part la différence du 
prénom, manquent les dates de naissance et de décès pour 
pouvoir en être sûre.

	 Une autre question s’est alors posée à moi  : pourquoi 
tous les Ovici sont-ils passés par la Belgique ? La réponse est 
simple, c’était le seul pays leur ayant accordé un visa. Surtout 
pendant les premières années d’après-guerre, beaucoup de 
juifs ont transité par la Belgique avant d’avoir la possibilité 

10	 Y. KOREN, E. NEGEV, op. cit., pp. 65, pp. 215-216.
11	 https://dofi.ibz.be/sites/dvzoe/NL/Documents/080626%20
Overzicht%20vreemdelingenkaarten-verblijfsdocumenten.pdf.

Photo de la Troupe Lilliput (Yehuda Koren/Eilat Negev, Im Herzen waren wir Riesen : 
Die Überlebensgeschichte einer Liliputanerfamilie, Berlin, 2003)

que le gouvernement fasciste ordonnât des dispositifs contre 
la population juive, notamment l’interdiction de donner 
des représentations devant un public non-juif, « La Troupe 
Lilliput » continua à jouer. Mais, le public juif n’ayant plus 
tellement d’argent ou le goût pour des concerts en ces temps 
difficiles, comment les Ovici, ont-ils réussi à contourner ce 
règlement anti-juif ? Au moment de recevoir leurs nouvelles 
cartes d’identités hongroises, les fonctionnaires ont oublié 
d’appliquer le cachet «  juif  », distraits par la représentation 
animée et la petite taille des Ovici7. C’est pourquoi durant les 
quatre ans suivant, ils ont eu la possibilité de poursuivre leur 
carrière artistique. 

	 Quand Hitler lance, le 19 mars 1944, l’invasion 
« Opération Margarita I » en Hongrie, la famille est déportée 
dans le ghetto de Dragomiresti, un village près de Rozlavea, 
où elle est tassée avec environ 3.500 juifs des autres villages8. 
Arrivés à Auschwitz en mai 1944, les petits Ovici ont éveillé 
l’intérêt du Dr Mengele, le « médecin d’Auschwitz ». Fasciné 
par des personnes et des familles « exceptionnelles », il ne les a 
pas envoyés dans la chambre à gaz, mais il les a choisis pour ses 
expérimentations cruelles9. La famille a survécu, les membres 
d’une taille normale également et même le petit Shimshon, 
âgé seulement de dix-huit mois.

	 Après la guerre, la communauté juive de Rozavlea 
et la population juive vivant dans toute la Transylvanie 
n’existaient plus. Seuls quelques milliers des 154.000 juifs de 
la Transylvanie du Nord sont revenus. Les Ovici s’installent à 
Sighet, une ville peuplée d’autres déracinés, mais n’offrant pas 
assez d’audience pour « La Troupe Lilliput ». La vie sur scène 
était finie. Leur seul espoir se tourne alors vers l’émigration 
après avoir reconstitué toute la famille  : en effet, Arie, Izo, 

7	 Y. KOREN, E. NEGEV, op. cit., p. 61.
8	 Idem, p.69 et p. 74.
9	 Idem, p.87.

m u s éOn



 	  117 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

d’aller directement en Israël, fondé en 1948. Comme la moitié 
des juifs de la communauté d’Anvers avait disparu pendant la 
guerre, il fut aisé à la famille Ovici de trouver un appartement 
meublé dans le quartier juif de la ville, au 31 Magdalenastraat 
à Anvers12. 

Pour faire vivre leur famille, les hommes travaillèrent dans 
le secteur diamantaire et dans la couture. Néanmoins, « La 
Troupe Lilliput  » essaya de remonter sur scène, comme 
l’atteste le programme d’un concert donné à Anvers en 1949. 
Mais les Ovici ne rencontrèrent guère de succès en Belgique. 
En plus, l’Europe leur rappelait Auschwitz, et ils optèrent pour 
l’émigration, pensant peut-être recommencer une nouvelle 
vie ailleurs. Dans la bibliothèque du musée, j’ai trouvé ce 
petit poème qui exprime bien, à mon avis, les sentiments des 
survivants de la Shoah, ceux des déracinés comme la famille 
Ovici :

12	 Y. KOREN, E. NEGEV, op. cit., pp.218-219 et Maxime, 
Steinberg, L’immigration juive en Belgique du Moyen-Âge à nos 
jours dans : A. Morelli, Histoire des Etrangers…, p. 226.
13	 F. Mayran, La Shoah et son ombre, Wasselonne, 2009, 
p.76.

Quitter l’innommable
Retrouver les mots
Quitter nos matricules
Retrouver notre nom
Quitter l’humiliation
Retrouver la dignité
Quitter la bestialité
Retrouver l’humanité13

Les vers que vous venez de lire évoquent pour moi l’esprit 
même d’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste (Action 
Réconciliation pour la Paix), l’organisation allemande dont 
je fais partie comme volontaire. Chaque année, un jeune 
homme ou une jeune fille vient ici au musée pour accomplir 
un service volontaire. 

	 ASF s’est vouée à la mémoire des victimes du national-
socialisme en demandant la réconciliation aux personnes - 
et aux autres pays en général - qui ont souffert à cause de 
l’Allemagne pendant la Seconde Guerre mondiale. ASF 
porte à la connaissance les crimes nazis pour les dépasser et 

Programme du concert

n° 4 - Décembre 2012Coup de sonde dans les archives { par Florentine Holte, volontaire ASF, 2011-2012



 	 118 

Deuts, confirmant ma supposition qu’il est en relation avec 
les Ovici. Après avoir pris connaissance du dossier d’Aron, j’ai 
pu l’identifier comme « achterneef » (arrière-neveu ou arrière-
cousin), célibataire.

	 Je suis arrivée à la conclusion qu’Aron pourrait être un 
frère d’Erno Deutsch, le mari de Sura. Elle, de son côté, ne se 
déclare pas veuve mais épouse dans son dossier de la Police des 
Etrangers parce qu’elle espérait probablement que son mari 
ait survécu à la guerre - ce qui reste absolument incertain ; sa 
date de décès manque dans l’arbre généalogique publié dans 
la biographie citée précédemment. 

	 Passons maintenant au dossier d’Arie, de sa femme Dora 
et de leur fille Basie : comme dans celui d’Aron Deutsch et 
dans ceux des autres Ovici, le rapport d’inscription dans le 
dossier de la Police des Etrangers nous donne la date exacte de 
leur arrivée en Belgique : le 11 août 1947. Chacun est inscrit 
comme «  transitaire  » et a reçu un certificat «  Modèle C  » 
portant la mention « en vue d’émigration ». 
Par ces documents j’ai découvert que leur première adresse 
en Belgique était Ramstraat, n°18 à Anvers et grâce à un 
document d’avril 1948 qu’Aron habitait temporairement 
séparé des autres, Rolwagenstraat n° 31. Toutes les adresses 
anversoises se situent dans le quartier juif, près de la gare.
Enfin dans ces dossiers, j’ai encore trouvé dans un 

Magdalenastraat, n°31, Ramstraat ; n°18, Rolwagenstraat, n° 31 sur un plan
http://www.antwerpen.be/eCache/ABE/30/14/920.html.

pour sensibiliser la société contre toute forme de racisme, 
d’antisémitisme et d’exclusion de minorités de nos jours. 
Les jeunes rendent visite aux survivants de la Shoah pour 
les écouter, ils aident au ménage ou ils sont envoyés dans 
des projets soutenant des discriminés et des handicapés. 
Ils travaillent également dans des institutions politiques 
et culturelles (comme le Musée Juif de Belgique). Leur 
mission est de favoriser le dialogue entre les cultures et les 
générations et de prendre la responsabilité face à l’Histoire 
pour promouvoir la paix, afin, comme l’écrit l’auteur du 
poème de : « Quitter la bestialité, retrouver l’humanité14 ».

	 Revenons à la famille Ovici. Comment en savoir plus 
sur leur chemin de vie vers un meilleur avenir, dans un 
environnement plus humain à travers d’autres documents ?
Outre la biographie imprimée et les dossiers de l’Office 
Palestinien, existent d’autres dossiers conservés aux Archives 
Générales du Royaume qui répondent à ces questions 
et donnent un aperçu des procédures administratives en 
Belgique. En espérant trouver des nouvelles informations sur 
« ma famille », j’ai obtenu le dossier d’Avram Ovici et sa famille 
(n° 2217901) ouvert à la Police des Etrangers au moment de 
leur arrivée en Belgique. Les noms de autres membres de la 
famille sont mentionnés dans les « Affaires connexes ». A la fin 
de la liste apparaît de nouveau Aron Deutsch, cette fois appelé 

14	 Ibidem.

m u s éOn



 	  119 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

document de l’association Aide aux Israélites Victimes de 
la Guerre (A.I.V.G.) une information sur la période durant 
laquelle Aron fut interné dans le camp de concentration de 
Fünfteichen (annexe de Gross-Rosen), après avoir d’abord été 
déporté à Auschwitz ce que mentionne son dossier de l’Office 
Palestinien. 
Les documents de l’A.I.V.G. d’août 1947 nous apprennent en 
outre qu’Aron et les Ovici sont en attente de départ pour la 
Palestine. Un rapport d’octobre 1947 nous décrit les Ovici : 

Document : Politie 7* w jk. Verslag

« une famille de nains tous frères et sœurs, artistes de music-
hall  », tentés par l’Amérique «  pour se produire dans des 
music-halls ». En effet, en 1949, un théâtre Yiddish de New 
York leur propose un contrat. Presque simultanément, l’état 
d’Israël facilite l’immigration des survivants de la Shoah en 
offrant une aide financière. Ces deux options étaient aussi 
attrayantes l’une que l’autre15. 

15	 Y. KOREN, E. NEGEV, op. cit., pp. 225-228.

n° 4 - Décembre 2012Coup de sonde dans les archives { par Florentine Holte, volontaire ASF, 2011-2012



 	 120 

Finalement, ils se décidèrent pour Israël. L’espoir d’y retrouver 
des anciens « fans » et l’attente du succès firent-ils pencher la 
balance  ? Les documents de l’Office Palestinien face à mon 
bureau contiennent les prémisses de la renaissance de «  La 
Troupe Lilliput ». Leur choix s’avère le meilleur, car à Haïfa, 
leur carrière sera couronnée de succès. 

	 Je regarde à nouveau les photos des portraits avant de les 
mettre sous enveloppe pour les protéger. Celles de Rozica et 
d’Azriel laissent apparaître les marques de l’épreuve du camp 
de concentration. Mais en regardant celles de Frieda et Perla, 
je peux me les imaginer maintenant encore mieux comme 
chanteuses brillantes – leurs postures fières, leurs cheveux 
coiffés, leurs sourcils épilés soigneusement, leurs regards 
assurés, leurs lèvres rouges. Tout cela apparaît bien que les 
photos soient en noir et blanc. 

	 Pour terminer, je considère que les archives du MJB sont 
un véritable trésor : chaque document abrite tout un récit, des 
destinées qui ont connu des événements historiques. Je tiens 
à remercier vivement ma collègue Madame Anne Cherton, 
responsable des archives au Musée Juif de Belgique qui m’a 
épaulé dans la rédaction de cette modeste contribution ainsi 
que Philippe Pierret pour la relecture du document.

Sources des illustrations :
Dossiers : 
Ministère de la Justice, Police des Etrangers, 
Dossiers N° 2217901et 2217926, AGR.
Office Palestinien, Dossiers N° 1032/1 - 1032/16, MJB.
+photos de portraits (O.P.)

m u s éOn

•



 	  121 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Arbre généalogique : 
Yehuda Koren/Eilat Negev, Im Herzen waren wir Riesen : Die Überlebensgeschichte 

einer Liliputanerfamilie, Berlin, 2003, pp. 192-193)

n° 4 - Décembre 2012Coup de sonde dans les archives { par Florentine Holte, volontaire ASF, 2011-2012



 	 122 

m u s éOn

Photographie des orateurs lors de la première célébration du Yom Ha-Atsmaout,  jour d’indépendance de l’état d’Israël. 
Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, mai 1949. M. Nesanel  Lewkowicz est debout.

Photographie des orateurs lors de la première célébration du Yom Ha-Atsmaout,  jour d’indépendance de l’état d’Israël. 
Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, mai 1949. Les orateurs sont debout, on reconnaît M. Baum derrière Madame Perelman.



 	  123 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 La photothèque du Musée Juif de Belgique recèle une série 
de photographies des célébrations du jour de l’Indépendance 
de l’état d’Israël. Et plus particulièrement, celle du premier 
Yom Ha-Atsmaout célébré vers le 14 mai 1949. Cette photo-
graphie avait été publiée dans le catalogue de l’exposition 
«  Libération et reconstruction de la vie juive en Belgique 
après la Shoah » en 1994, et erronément interprétée comme 
représentant le 3e anniversaire de l’état d’Israël au Palais 
des Beaux-Arts en 1951. C’est ce que mentionnaient les 
indications manuscrites, figurant au dos du document.1 
à dire vrai, la collection de photographies de l’aumônier, du 
hazan et du peintre Pinhas Kahlenberg, donnée au Musée par 
son épouse, comprend de nombreuses cérémonies de Yom 
Ha-Atsmaout échelonnées au fil des ans et il n’est pas toujours 
facile lorsque l’on n’a pas vécu soi-même les événements, 
de vérifier si les mentions manuscrites figurant au dos des 
documents sont fiables ou non. 

	 Par un bienheureux hasard, M. Charles Baum, l’un des 
témoins de la cérémonie figurant sur la photographie vint 
me trouver au musée au printemps 2006. Il me confia une 
série de photographies représentant l’organisation de jeunesse 
Hanoar Hazioni  durant les années 1950.2

	 Il était également à la recherche d’un document 
photographique concernant le premier Yom Ha-Atsmaout 
à Bruxelles en 1949. Il tenait à vérifier sa présence parmi 
les photographies de cette première commémoration qui 
s’était déroulée au Palais des Beaux-Arts, et le cas échéant, il 
souhaitait en obtenir copie. Nous passâmes en revue toutes 
les photographies de Yom Ha-Atsmaout appartenant aux 

1	 Cf. Z. SEEWALD, in Libération et reconstruction. La vie juive 
en Belgique après la Shoah. 1994, Bruxelles, p. 71
2	 O. HOTTOIS, « La photothèque du Musée Juif de 
Belgique » in MuséOn. Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de 
Belgique, n°1, Bruxelles, 2009.

La première célébration du Yom Ha-Atsmaout
Jour d’Indépendance de l’état d’Israël
Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, mai 1949

collections, pour finalement la retrouver dans un album 
de notre photothèque, dédié au sionisme. On pouvait 
clairement l’identifier, debout en arrière-plan des personnalités 
communautaires et plus particulièrement placé en arrière de 
Fela Perelman.3

	 Le récent rappel du 60e anniversaire de la création de l’état 
d’Israël dans la presse communautaire juive de Belgique4, ainsi 
que la visite récente de M. Baum au Musée, m’aiguillèrent vers 
l’idée d’expliciter cette photographie grâce à une interview.

Propos recueillis d’après l’interview de M. Charles Baum en 
octobre 2012 

	 M. Pinhas Kahlenberg a participé à ce premier Yom 
Ha-Atsmaout, il était aumônier et à l’époque, s’occupait de 
la chorale de l’Hanoar Hazioni. M. Baum a très bien connu 
ce dernier, dans le cadre de sa participation au mouvement 
de jeunesse, dans lequel il s’est inscrit en 1945. Il en a 
précieusement conservé la carte de membre. 

	 Charles Baum a voulu à un certain moment obtenir sa 
nationalité belge. A cette époque, il fallait opter pour devenir 
belge. Il s’est aperçu que les services qui se chargeaient de 
cela étaient parfaitement au courant de son appartenance à 
un mouvement sioniste, en l’occurrence l’Hanoar Hazioni. 
C’était une époque où il était très difficile d’obtenir cette 
nationalité, les services refusaient systématiquement l’option 
du postulant. Il fallait alors faire appel à un avocat, payer la 
somme de 5.000 francs belges, ce qui permettait quelques 
temps après d’obtenir la précieuse carte d’identité belge. 
	 Dans l’immédiat après-guerre, l’Hanoar Hazioni recherchait 

3	 Selon la communication d’informations de Jacques Déom, 
chercheur à la Fondation de la mémoire contemporaine. 
4	 « Israël Naissance d’une Nation », Contact J n°250, mai 
2012, Bruxelles.

Olivier Hottois

Conseiller scientifique

n° 4 - Décembre 2012La première célébration du Yom Ha Hatsmaout Jour d’Indépendance de l’état d’Israël { par Olivier Hottois, conseiller scientifique



 	 124 

vivement à recruter de nouveaux membres. M. Baum, qui avait 
des amis en faisant partie, s’est vite retrouvé «  embrigadé  » 
dans le mouvement, ainsi que certaines de ses cousines.

	 Des réunions étaient organisées une ou deux fois par 
semaine durant l’après-midi, comme le samedi par exemple. Ils 
avaient ensemble des discussions à propos de sujets touchant 
au sionisme, à l’enseignement des valeurs essentielles, basées 
sur les idéaux de l’Hanoar Hazioni, tels que  : la liberté, la 
démocratie et la justice.  Ils pratiquaient aussi des activités 
de plein air, comme des marches, des jeux scouts et sportifs, 
comme le football. 
M. Baum précise que, dans le cadre des mouvements de 
jeunesse juifs de l’époque, l’Hanorar Hazioni était celui qui 
était le plus proche du scoutisme. 

	 Il y avait plusieurs mouvements de jeunesse juifs à ce 
moment. Le local de l’Hanoar Hatzioni se situait dans une 
maison où se réunissaient également les sionistes généraux. Au 
n° 78 rue de Ruysbroek, pas très loin de la synagogue. C’était 
un bâtiment dans lequel différentes activités communautaires 
prenaient place, il y avait par exemple également des rescapés 
revenant des camps qui se réunissaient dans cette maison. Ils 
étaient pris en charge par une association dont M. Baum ne 
se rappelle plus le nom exact, peut-être l’AIVG ? (Assistance 
aux Israélites Victimes de la Guerre). 
Parmi les autres mouvements de jeunesse, il y avait le Dror, 

le Gordonia, l’Hashomer Hatzaïr ; et un mouvement religieux 
sioniste, le Bachad. (Bne Akiva ?).

	 Il y avait donc plusieurs tendances. L’Hanoar Hazioni, 
c’était les Sionistes Généraux, donc plutôt les « Libéraux  », 
mais à Bruxelles, ils étaient plutôt de tendance progressiste, 
bien qu’il y ait à ce sujet parfois des dissensions au sein des 
Sionistes Généraux. L’Hashomer Hatzaïr était de tendance 
socialiste. Les deux autres, le Dror et le Gordonia étant 
également de gauche.

	 Pour le premier Yom Ha-Atsmaout, tous ces mouvements 
ont participés à la cérémonie. C’était une journée très, très 
importante. Chales Baum reconnaît sur la photographie 
Nesanel Lewkowicz qui se tient debout devant le micro.

	 La cérémonie s’est déroulée en soirée, dans la grande salle 
du Palais des Beaux-Arts de Bruxelles, qui, s’il se rappelle 
bien, devait s’appeler la salle «  Henri Lebœuf ».

	 On l’avait sollicité pour qu’il récite la déclaration 
d’indépendance de l’état d’Israël en français, il y avait 
également Markus Pardes qui lui, l’a déclamée en hébreu.
La salle était comble. Markus Pardes faisait partie à cette 
époque du «  Bachad  », du mouvement religieux et il 
connaissait l’hébreu.

m u s éOn

Les différents mouvements de jeunesse sont représentés par les porteurs de drapeaux. Messieurs  Baum et  Pardes  en  chemise blanche  
vont faire part de leurs discours respectifs.



 	  125 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Sur une autre photographie de l’événement on voit bien 
les deux orateurs placés cette fois juste derrière la tribune. 
Les autres jeunes sionistes tiennent tous les drapeaux de leurs 
mouvements penchés vers l’avant.

	 Markus Pardes, réfugié du Reich venu à Bruxelles comme 
bien d’autres au lendemain de la Nuit de Cristal, se cacha à 
Schaerbeek et à Tournai durant la guerre. Il deviendra, après 
avoir obtenu son diplôme d’avocat, le co-fondateur avec Me 

Roger Lallemand de l’association d’avocats «  Lallemand, 
Pardes et associés ».5

	 Du début jusqu’à la fin de la cérémonie M. Baum et ses 
compagnons du Hanoar, ainsi que les autres représentants des 
différents mouvements de jeunes sionistes étaient debout sur 
la scène. Avant d’y entrer on lui avait fait répéter le texte de la 
déclaration d’indépendance, ainsi qu’à Markus Pardes, pour 
être sûr de pouvoir le proclamer sans aucune hésitation. Les 
répétitions se déroulaient dans une pièce annexe à la grande salle. 

	 Pinhas Kalhenberg devait probablement réciter des prières, 
on le voit sur la photographie à l’arrière plan juste derrière le 
jeune qui tient le plus grand des drapeaux, il porte le couvre 
chef et la tunique de Hazan ou de rabbin, et tient en main 
ce qui semble être un livre de prières. Parmi les personnalités 
présentes sur la scène, Charles Baum pense reconnaître M. 
Marc Anisfeld et M. Miller. 

	 Présent parmi les membres du mouvement de jeunesse, il 
y avait aussi un personnage qui a été à un moment président 
du CCOJB, Lazard Perez, qui à l’époque est parti en Israël 
pour s’engager militairement dans la lutte armée contre les 
ennemis du nouvel Etat. Il y a été blessé sur le front Sud, 
dans le Neguev, le 6 novembre 1948, et est ensuite revenu en 
Belgique. Il a été diplômé ingénieur civil à l’Université Libre 
de Bruxelles et a créé par la suite la première firme spécialisée 
dans la réparation du béton, qui se nommait Rebeton. 

	 Parmi les activités du mouvement de jeunesse, il y 
avait les danses, les chants, les camps, ce que l’on appelle 
un Maraneh en hébreu. Durant ces camps, comme tout le 
monde y participait à peu près à la même époque ; l’un des 
jeux très apprécié consistait à aller s’emparer du drapeau 
d’un mouvement adverse. Par exemple, le degel (drapeau) de 
l’Hashomer Hatzaïr étant planté dans leur camp et le but en 
était la subtilisation. On connaissait en général l’endroit où 
ils campaient, et même si c’était à quelques kilomètres, on 
partait de nuit et on essayait d’aller voler leur drapeau. Et c’est 
durant cette même année de 1949, que fut organisé un voyage 
par bateau en Israël. 

	 Grâce aux précieuses indications conjointes de M. Charles 
Baum et de Jacques Déom chercheur à la Fondation de la 
Mémoire Contemporaine, plusieurs intervenants de cette 
cérémonie ont pu être identifiés.

5	 J-Ph. SCHREIBER. Dictionnaire biographique des Juifs de 
Belgique, Bruxelles, 2002, p. 269.

	 La troisième personne dans le rang des personnalités, en 
partant de la droite de l’image, est Chaïm Perelman. Né à 
Varsovie, il arrive avec ses parents à Anvers en 1925. Son père, 
après avoir testé différents métiers, opte finalement pour celui 
de diamantaire. Etudiant précoce, Chaïm Perelman passe 
ses examens de fin de secondaire au jury central, ce qui lui 
permet d’entrer à l’Université Libre de Bruxelles à l’âge de 
seize ans. Il y mène de front des études de philosophie et de 
droit. Il devient assistant à l’ULB en 1938 et ensuite chargé de 
cours. Ayant acquis la nationalité belge, après mobilisation, il 
prend part à la campagne des 18 jours. Le 28 octobre 1940, 
une ordonnance allemande interdit aux professeurs juifs 
de l’ULB, d’enseigner. En signe de protestation, il se joint 
au Salon des refusés. A l’instigation de la Résistance juive, il 
prend activement part à l’AJB en 1942, en prenant en charge 
l’aide aux adultes ainsi que le service social. Il est également 
avec Hertz Jospa, la cheville ouvrière du Comité de Défense 
des Juifs (CDJ) jusqu’au lendemain de la libération, quand 
cette organisation devient l’institution d’Aide aux Israélites 
Victimes de la Guerre (AIVG). Pour aider son épouse Fela 
Perelman qui s’occupait de l’immigration clandestine vers la 
Palestine ; il crée le Jewish Refugees Welfare Society. En 1947, il 
fonde avec des amis, l’œuvre des Amis belges de l’Université 
hébraïque de Jérusalem, dont il est le premier secrétaire 
général.6

	 à côté de lui se tient son épouse, Fela Perelman, brillante 
historienne et licenciée en psycho-pédagogie. Elle met les 
qualités acquises durant ces études, à profit durant la guerre, 
en s’occupant d’écoles gardiennes recueillant les enfants juifs 
exclus des écoles publiques.
Comme son mari, elle prend fait et cause pour le sionisme, 
qu’elle promeut au sein de l’Association des Etudiants Juifs de 
l’ULB. Elle rejoint Léon Kubowitzki au secrétariat général du 
Conseil des Associations Juives de Bruxelles.
Elle est également, durant l’occupation, et à la demande 
d’Abusz Werber, la présidente du Secours mutuel juif (la 
principale émanation du Linke Poalei Zion).
Dès la fin de la guerre, elle procure un foyer et un avenir aux 
orphelins de guerre dans le cadre de l’Alyat Hanoar. En 1946 
Chaïm et Fela aident les survivants de la Shoah dans leur 
tentative d’immigration illégale vers la Palestine en organisant 
le départ de deux bateaux clandestins. 7

	 à droite de Fela Perelman, portant un complet rayé, se tient 
Jacques Rosenberg. Né en Pologne, il suit à Liège des cours 
d’Ingénierie mécanique. études qui sont interrompues durant 
six années, en raison du premier conflit mondial. En 1929, il 
est employé à Bruxelles dans la firme Genecarbo, spécialisée 
dans l’importation de charbons polonais. Après la Seconde 
Guerre mondiale, il participe activement à la reconstruction 
de la communauté juive, prenant en charge l’économat de 
l’AIVG et en participant à l’organisation administrative de 
l’institution. Il en assume ensuite pendant un an, les fonctions 
de directeur. Il occupe également par la suite, la fonction de

6	 Ibidem. p.271..
7	 Ibidem. p. 274.

n° 4 - Décembre 2012La première célébration du Yom Ha Hatsmaout Jour d’Indépendance de l’état d’Israël { par Olivier Hottois, conseiller scientifique



 	 126 

secrétaire-général de la section belge du Congrès juif mondial.8

	 Septième à partir de la gauche de la photographie, 
Nesanel Lewkowicz se tient debout devant les micros. Arrivé 
en Belgique en 1920, il adhère rapidement au «  Sionistes 
Généraux  ». Habile commerçant spécialisé dans les 
fournitures d’horlogerie, son aisance matérielle lui permet de 
devenir l’un des grands soutiens financiers de l’AJB durant la 
guerre. Résistant civil au sein du Mouvement national belge 
(MNB), il est également cofondateur de l’Office Palestinien. 
Il met sur pied avec Isaac Szatan et Moïse Izgour l’opération 
des faux certificats palestiniens, permettant à leurs titulaires 
d’être évacués vers la Suisse. Plusieurs militants sionistes 
parviendront en pleine guerre à rejoindre la Suisse grâce cette 
filière. Il s’occupe également de l’administration de la maison 
de retraite de la rue de la Glacière. 

	 Nesanel Lewkowicz occupe après-guerre, la fonction 
d’administrateur de l’Aide aux Israélites Victimes de la 
Guerre  ; à partir de 1947, celle de secrétaire-général de la 
Fédération sioniste belge. Il est aussi, président de l’Union 
des Sionistes généraux de Bruxelles, du comité central 
des Sionistes généraux de Belgique et enfin président de la 
Fédération sioniste de Belgique.9

L’avant dernière personne de la rangée des personnalités vers 
la gauche de la photographie, est plus que probablement 
Robert de Bendère. Avocat, il mène une carrière de critique 
d’art et de dramaturge, jouant un rôle non négligeable dans 
la promotion d’artistes belges à l’étranger. Notons parmi 
ses critiques d’artistes juifs, celles concernant Kurt Peiser et 
Ferdinand Schirren. En dehors de ses activités professionnelles, 
il consacre son temps en s’impliquant dans différentes 
associations caritatives, sportives ou de préservation de la 
mémoire, au sein de la communauté juive. Avant guerre, il 
est président du Maccabi10 de Bruxelles, président de l’œuvre 
Centrale Israélite de Secours et président du Beth Lechem 
(organisation procurant nourriture, vêtements et chauffage 
aux plus démunis).11

Pendant la guerre, il participe au «  Mouvement National 
Belge  », qui devient l’un des plus importants mouvements 
de résistance belge durant le conflit, organisation spécialisée 
dans le sauvetage et l’exfiltration des aviateurs alliés tombés 
en territoire ennemi, ainsi que la récolte de renseignements 
sur l’ennemi et leur transmission aux Alliés. Il est arrêté par 
l’occupant en juillet 1943, interné à Malines (B) et libéré suite 
à l’intervention de la reine Elisabeth.12

Après guerre, il préside l’Association des Anciens Détenus de 
la Caserne Dossin de Malines, association fournissant une 

8	 Ibidem. p. 295.
9	 Ibidem, p. 223.
10	 C’est en 1921 durant le 12e congrès sioniste mondial que l’on 
décida de regrouper les associations sportives juives sous le terme de 
Maccabi.
11	 O. HOTTOIS, « Le peintre et son critique : Kurt Peiser vu 
par Robert de Bendère » in Les cahiers de la Mémoire contemporaine, 
n°6, Bruxelles, 2005, p. 257.
12	 J.-Ph. SCHREIBER, op cit, p. 47.

assistance morale, sociale, légale et financière aux juifs arrêtés, 
détenus à Malines mais non déportés.

L’Hanoar Hazioni et les mouvements de 
jeunesse sionistes

	 Nés en Europe de l’est fin du XIXe et début du XXe 
siècles, les mouvements de jeunesse sionistes jouèrent un 
rôle important dans l’élan pionnier visant l’établissement 
en Palestine dans la période de l’entre deux guerres. Ces 
mouvements firent germer une conscience juive nationale 
parmi la jeunesse, qui était à cette époque, confrontée aux 
sentiments de nationalisme et d’antisémitisme, qui se 
répandaient dans la plupart des pays européens. 

	 Les mouvements de jeunes contribuèrent tant sur le 
plan politique que dans l’éducation juive et les organisations 
communautaires, à implanter fermement, l’esprit sioniste.
Ils formèrent le noyau des mouvements de la résistance juive, 
dans les ghettos et dans les camps de la mort et permirent 
l’exfiltration de nombreux juifs vers la Palestine.13

	 Après l’établissement d’Israël en 1948, le type 
d’organisation développé à travers ces mouvements, 
notamment en ce qui concerne l’éducation, fut repris par le 
jeune état.

	 En diaspora, dans les années qui suivirent l’indépendance, 
ces mouvements, ainsi que l’esprit sioniste qui les 
gouvernait, était très solide et très présent dans l’organisation 
communautaire des pays libérés.14

	 Hanoar Hazioni signiœfie en hébreu « la jeunesse sioniste ». 
Nous pouvons lire sur le titre de la carte de membre de M. 
Baum, Mouvement Mondial Haloutzique  : ce qui signifie 
« Mouvement mondial de pionniers en Eretz Israël », carte de 
Haver « membre ». 

	 Nous en apprenons plus à propos de certaines fonctions 
exercées au sein du mouvement, qui sont rappelées sur la carte 
de membre. 

Rédacteur responsable Darchénou en 1948. Délégué du « Snif 
–KKL »/groupe du KKL, en janvier 1949 etc.

	 Le mouvement fut créé en Pologne en 1926. Les trois 
grands idéaux du mouvement étaient le Judaïsme, le 
pluralisme et le sionisme. L’objectif principal de l’Hanoar au 
début, était de vivre une vie juive utile en Israël. Pour atteindre 
ces objectifs, le mouvement promouvait l’idéal scout.

13	 R. NEHER-BERNHEIM, Histoire juive de la Révolution à 
l’état d’Israël, France, 2002.
14	 O. HOTTOIS, « La photothèque du Musée Juif de 
Belgique » in MuséOn. Revue d’art et d’histoire du Musée Juif de 
Belgique, n°1, Bruxelles, 2009.

m u s éOn



 	  127 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 L’une des pages de la carte de membre reprend les règles à 
suivre du mouvement par le jeune. « Zofè » /affilié (?)
1- Il est fidèle à son peuple, à sa langue, à sa patrie.
2- Il dit toujours la vérité.
3- Il se rend utile, il pense aux autres, aime le travail et aide 
ses camarades. 
4- Il est discipliné.
5- Il aime la nature.
6- Il ne perd pas courage.
7- Il fait tous les jours une bonne action.
8- Il est toujours gai.
9- Il lutte toujours pour la liberté et la justice.
10- Il est propre dans ses pensées, dans ses actes et sur lui. 	
	
Une autre photographie tirée des collections du musée, montre 
Pinhas Kahlenberg en train de diriger la chorale formée par 
un groupe de jeunes du mouvement. M. Baum se trouve à la 
quatrième place du premier rang en partant de la gauche de 
l’image. Il s’agissait de chants à l’occasion d’une cérémonie 
pour célébrer la fête de Hanoucca en 1948. L’Hanoar Hazioni 
était tout à fait mixte et la chorale semble d’ailleurs présenter 
plus de filles que de garçons.

	 Charles Baum reconnaît quelques-unes des personnes 
présentes à ce moment. La première du premier rang en partant 
de la gauche de l’image, est probablement Betty Banda (?), qui 

vit aujourd’hui en Israël. La suivante vers la droite est Sabine 
Akerman, parente de la cinéaste Chantal Akerman. Ensuite, 
vient Henriette Zylberstein qui vit également en Israël. Enfin 
le dernier jeune homme de la rangée à l’extrémité droite, est 
peut-être Adolphe Glatter. 

Qu’est-ce que le Yom Ha-Atsmaout  ? Et pourquoi le 
célébrer en diaspora ?

Journée nationale en Israël, marquant l’anniversaire de 
l’indépendance de l’état, le 5 Iyyar 1948 (5708). Cette journée 
a été déclarée fête religieuse par le grand rabbin d’Israël, qui 
a institué pour cette occasion un office particulier, le soir et le 
matin ; celui-ci est désormais intégré dans de nombreuses éditions 
des livres de prières, tant en Israël qu’en diaspora. 
Telle est la définition qu’en donne le dictionnaire 
encyclopédique du judaïsme publié sous la direction de 
Geoffrey Wigoder.15

	 C’est donc un jour de fête célébré tant en Israël qu’en 
diaspora, visant à commémorer cette journée du 14 mai 1948 
durant laquelle David Ben Gourion récita la Déclaration 
d’indépendance du nouvel état.

15	 G.WIGODER, (Dir.) Dictionnaire encyclopédique du 
Judaïsme, Paris, 1996, p. 1090.

n° 4 - Décembre 2012La première célébration du Yom Ha Hatsmaout Jour d’Indépendance de l’état d’Israël { par Olivier Hottois, conseiller scientifique

Carte de membre du Hanoar Hazioni appartenant à M. Baum.



 	 128 

	 Durant une période tellement importante pour l’histoire 
du peuple juif, David Ben Gourion et ses collègues, voulaient 
à tout prix pérenniser les événements (lutte, indépendance, 
combats contre les pays arabes pour la survie de l’Etat etc., en 
intronisant des Jours, des fêtes et des rites spéciaux, qui visaient 
à mettre en valeur la continuité historique débouchant sur la 
création d’Israël.

	 En effet, durant l’année de 1948 à 1949, une série 
de ces « Yom – Jour  » spéciaux furent instaurés  ; «  Jour de 
Herzl », « Jour de l’Etat », « Jour de l’Armée », « Jour de la 
Défense » etc. ;  parce que la liesse et les réjouissances étaient 
très fortes. Après quelques temps cependant, la raison revint 
et tous ces jours « spéciaux » furent ramenés à un seul Jour qui 
les symbolisait tous, celui de Yom Ha-atsmaout.16

	 Il n’y a à ce jour aucune entente précise concernant des 
règles, un ordre établi ou la manière précise dont ce Jour 
d’indépendance doit être intégré à la vie juive, tant du point 
de vue de sa célébration qu’au plan de la mémoire historique. 
Le grand rabbinat d’Israël préconise l’intégration du Hallel, 
la série des psaumes qui expriment une attitude de gratitude 
débordante de joie envers Dieu. 
Il y a certaines controverses quand au caractère religieux, ainsi 
qu’à son observance pour certaines tendances du judaïsme.

	 Les kibboutzim religieux pour leur part, trouvent que 
les indications du Grand Rabbinat ne sont pas suffisantes. 
Ils préfèrent réciter les prières d’accompagnement et la 
bénédiction Ché-héhéyanou. Pour les ultras-orthodoxes il n’y a 
pas d’unité sur la façon de réagir à cela. Le mouvement Agoudat 
Israël accepte par exemple le caractère profane de cette journée 
comme fête nationale, tout en s’abstenant soigneusement de 
lui donner une quelconque expression religieuse.
La tendance des anti-sionistes serait plutôt de proclamer ce 
jour : jour de deuil et de lamentations.17

	 Pour bien comprendre l’importance accordée à ce Jour 
spécial en diaspora, il faut d’abord se tourner vers quelques 
simples constatations. Tout d’abord, un peu moins de 
quatorze millions de juifs vivent de par le monde, dont cinq 
millions neuf cent mille en Israël.

	 Depuis le Seconde Guerre mondiale, la plus grande partie 
de la population juive en diaspora s’est déplacée vers l’ouest. 
Les juifs vivent en majorité en Occident. 

	 Il faut donc constater que le sionisme qui visait à 
rassembler l’ensemble du peuple hébreu en Israël n’a réussi 
qu’en partie. 

	 Bien sûr, pour tous les juifs de diaspora, Israël représente 
et représentera toujours un refuge, un havre de paix possible ; 
mais le plus souvent il s’agit d’un refuge « au cas où ».

16	 http://www.cclj.be/node/239
17	 G.WIGODER, op. cit, p. 1090.

Pour beaucoup, l’étrangeté de la langue, des coutumes, du 
cadre de vie  ; l’insécurité physique, les longues périodes 
militaires, la crainte de devoir quitter son cadre culturel pour 
un autre, inconnu ; l’attachement au pays natal. Bref toutes 
ces raisons font que, même si cet attachement envers Israël est 
très sincère et profond, le fait de rester vivre en diaspora est 
beaucoup plus rassurant.

	 Les juifs d’Israël et ceux de diaspora, ont un besoin vital 
les uns des autres. Tout d’abord, les preuves évidentes de 
réussite d’Israël, que ce soit sur le plan militaire, ou sa capacité 
à conduire à sa guise une existence nationale indépendante 
normale ; ses capacités de production agricole et industrielle, 
son essor économique ; tout cela a procuré aux juifs du monde 
entier le sens d’une dignité retrouvée.18 

	 C’est une patrie possible, qui lui sera toujours ouverte 
en cas de besoin. Elle offre aux juifs de diaspora un confort 
moral dont l’effet paradoxal, est de lui procurer une meilleure 
intégration en occident. Souvent, les enfants partent vivre 
en Israël, mais les parents restent dans le pays qui les a vu 
naître, ou qui leur a procuré leur nationalité. Et quelles que 
soient leur pensées intimes de la politique israélienne actuelle, 
rien ne les empêchera de ressentir en eux l’appel du sionisme, 
tel qu’ils l’ont vécu après-guerre. Raymond Aron écrira à ce 
propos dans l’un de ses livres :

 Je n’ai jamais été sioniste, d’abord et avant tout parce que je 
ne m’éprouve pas juif…Mais je sens plus clairement qu’hier 
que l’éventualité même de la destruction de l’Etat d’Israël me 
blesse jusqu’au fond de l’âme. En ce sens, j’ai confessé qu’un 
Juif n’atteindrait jamais à la parfaite objectivité quand il s’agit 
d’Israël… 19

18	 E. BARNAVI, Une histoire moderne d’Israël, Paris 1988. pp. 
156-157.
19	 R. Aron, De Gaulle, Israël et les Juifs, France, 1968.

m u s éOn



 	  129 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012La première célébration du Yom Ha Hatsmaout Jour d’Indépendance de l’état d’Israël { par Olivier Hottois, conseiller scientifique

•

 M. Kahlenberg dirige la chorale de jeunes pour la célébration d’une fête de Hanoucca en 1948.



 	 130 

m u s éOn

Charles Libon (1926 - 2003)



 	  131 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 En novembre 2004, notre bibliothèque a fait une 
singulière acquisition grâce à l’attention et à la générosité de 
la famille Libon et de Madame Paulette Baron. Il s’agit d’un 
ensemble de livres et de documents d’archives, d’expression 
française, sur l’histoire de l’antisémitisme1. Cette précieuse et 
méticuleuse documentation rassemblée par Monsieur Charles 
Libon, ancien bibliothécaire en chef de la Province de Liège 
constitue aujourd’hui un outil de recherche non négligeable. 

Charles Libon (1926-2003)2

	 C’est le regretté Robert Hertog3, ami de longue date 
de Charles Libon qui nous a fait rencontrer Mme Paulette 
Baron, fidèle partenaire de ce projet patrimonial4. Ensemble, 
durant plus de vingt cinq ans, ils vont lire, compulser, classer, 
cataloguer des centaines d’ouvrages, d’articles scientifiques et 
de coupures de presse. 

	 Charles Libon est un jeune homme sensible épris de 
philosophie, de littérature, de musique. Contrebassiste 
talentueux, avec deux amis proches, Bobby Jaspar et Jacques 
Pelzer, il fait partie des créateurs de la formation jazz des 
Bobshots, premier groupe de be-bop européen. La formation 
connaîtra un beau succès et décrochera au passage un premier 
prix du festival international de Paris, salle Pleyel en 1946.

1	 En réalité le fonds contient aussi des journaux et des coupures 
de presses illustrées de caricatures, des séries complètes de revues 
d’art, d’histoire, un lot de disques vinyl relatif à l’anthologie sonore 
du folklore. 
2	 Ce chapitre a été rédigé considérablement enrichi grâce aux 
notes aimablement transmises par Mme Paulette Baron que nous 
remercions vivement. Cf. courrier du 09/12/2011
3	 Robert Hertog (1929-2010) était, en dehors de ses activités 
professionnelles, membre du Consistoire Central Israélite de Belgique.
4	 C’est dans le cadre de la rédaction du livre « Une mémoire 
de papier. Images de la vie juive en Belgique. Cartes postales XIXe-
XXe siècles » et de l’exposition éponyme organisée au Musée Juif de 
Belgique que nous avions fait la connaissance de Monsieur Hertog, 
propriétaire d’une collection de cartes postales anciennes sur la vie 
juive. Celui-ci nous avait immédiatement parlé de son ami Charles 
Libon et des ses travaux sur l’antisémitisme. 

Le fonds Charles Libon 

	 Après différentes formations scolaires le jeune Charles se 
lance dans le métier de bibliothécaire. La catalographie et la 
taxonomie deviennent les activités de prédilection de ce jeune 
homme qui n’a de cesse de s’instruire, se former, participer à 
de nombreux congrès, colloques. Marqué par les années de 
guerre, Charles sera à tout jamais bouleversé par la découverte 
de l’Indicible, comme il s’en explique dans l’avant propos de 
son travail de recherches,  « il a cherché toute sa vie à comprendre 
et il est mort conscient que s’il n’a pas trouvé toutes les clefs, cette 
recherche se poursuivra à travers, sa famille, vous… »5.

	 Au fil du temps, toutes ces activités feront de lui un 
spécialiste reconnu et apprécié pour son ouverture et sa 
générosité envers les jeunes générations à qui il transmet sans 
relâche cette science du classement, capitale pour les chercheurs 
et enseignants, toutes disciplines confondues. Durant sa 
longue et belle carrière en province de Liège, Charles Libon 
a fondé l’Association Professionnelle des Bibliothécaires et 
Documentalistes (APBD), co-écrit plusieurs ouvrages sur 
les sujets avec André Canonne, participé à des commissions 
inter-bibliothécaires et siégé dans plusieurs commissions de 
la Communauté française. Il a collaboré pendant des années 
au Centre de Documentation Juive Contemporaine (Paris) en 
parfaite intelligence avec la bibliothécaire en chef et traductrice, 
Madame Olga Imbert. Charles Libon, démocrate convaincu, 
« attaché aux valeurs de la liberté et de la démocratie », était 
aussi « un homme discret », « austère (…), professeur rigoureux, 
bibliothécaire épris d’exactitude et autant que de sens du 
contact humain, à l’humour corrosif, ravageur, décapant, aussi, 
gourmet averti et amateur de bons vins » et, dont « la culture 
d’un rationalisme sensible » s’étend de manière considérable ». 
D’autres le disaient « secret », mais une chose est sûre il faisait 
partie de ceux qui croient encore que « la Bibliothèque a une 
place dans la cité pour être aussi l’école où se forme l’homme 
vrai, l’homme complet (…) », était particulièrement apprécié de 
ses collègues du Centre de Lecture Publique de la Communauté 
française (C.L.P.F.C)à en juger par les témoignages d’affection 
rendus lors de la manifestation d’hommage du 3 octobre 1986 

Philippe Pierret
Conservateur

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur

5	 Cf. Courrier de Mme Paulette Baron, 01/11/2005. 



à l’occasion de sa mise à la retraite6.

Le fonds

	 La passion du livre conduira Charles Libon à rassembler 
jusqu’à 10 000 ouvrages, revues, brochures, articles de presses 
sur la question juive mais aussi sur l’art, la littérature, la 
philosophie, l’histoire et les religions. Les bibliothèques du 
Musée Juif de Belgique n’ont pas pu accueillir l’ensemble 
des ouvrages mais grâce à la collaboration d’Anne Cherton, 
nous avons réalisé en deux visites une sélection que l’on peut 
d’emblée répertorier en trois catégories. La première concerne 
les ouvrages anciens, de la fin du XIXe siècle à la Seconde 
Guerre mondiale, et représente une centaine d’antisemitica, 
la seconde concerne près de huit cents ouvrages d’histoire 
générale, couvrant la période de l’après guerre à 2003, 
enfin plusieurs séries complètes de revues d’art et d’histoire, 
représentant trois mètres linéaires, conservées dans vingt 
quatre boîtes d’archives, ainsi qu’une série de huit disques 
vinyles 33 tours, d’enregistrement exclusif de la collection 
« Anthologie sonore du folklore » - Israël.

	 Le fonds Charles Libon comporte, à côté des «  grands 
classiques » français du XIXe siècle tels que Toussenel, Chirac, 
Drumont, des auteurs moins connus mais non moins 
redoutables comme Desportes, de Puységur, Lambelin, Lesca, 
ou Monniot, mais aussi une kyrielle d’étrangers – allemands, 
belges, autrichiens, anglais -traduits en langue française. Gros 
ouvrages, livrets ou simples pamphlets, la liste est longue et 
stupéfiante. La Belgique n’est pas en reste avec les écrits d’un 
Edmond Picard, pour ne citer que le plus connu. Les maisons 
belges d’impression tournent à plein régime pour éditer des 
auteurs étrangers (allemands, français, anglais, néerlandais). 
En France, des universitaires, professeurs et chercheurs 
n’hésitent pas en pleine guerre à publier des études telle que 
La qualité de Juif. Une notion juridique nouvelle. Et cela ne 
s’arrête pas de si tôt. Après guerre, on trouve Révision des 
idées ! et Souvenirs 1914-1951. Qui plus est, certains membres 
du clergé et de la noblesse, sans oublier les juifs convertis, 
vont rejoindre cette engeance et apporter leur «  talents  » à 
ce qui deviendra une littérature pestilentielle cataloguée en 
bibliophilie comme antisemitica. La peste littéraire propagée 
par ces auteurs (parfois talentueux) d’écrits médiocres dont la 
somme d’inanités aura malheureusement la vie longue, étant 
réédités à l’envi pour certains d’entre eux. Le record absolu 
revenant au Protocoles des sages de Sion qui est aujourd’hui 

6	 Tous les adjectifs qui complimentent Charles Libon 
figurant entre guillemets dans ce paragraphe sont dûs à ses 
collègues et supérieurs hiérarchiques qui se sont exprimés lors 
de la manifestation d’hommage et de sympathie, parue dans les 
Activités du C.L.P.C.F, cf. Lectures, n° 34 Novembre-Décembre 
1986. Parmi ceux-ci Paul Goret, président du C.L.P.C.F, Bruno 
Demoulin, conseiller au cabinet du Ministre président de 
l’Exécutif de la Communauté française ; Jean-François Gilmont, 
président de l’Association Professionnelle des Bibliothécaires et 
Documentalistes ; Jean Charlier, inspecteur général honoraire des 
Affaires culturelles de la province de Liège, président de l’OBAL ; 
Marcel Piret, conseiller-chef de service à l’Administration de la la 
Lecture publique et de la Promotion des Lettres.

toujours imprimé largement et distribué dans nombre de pays 
arabes, en Amérique du sud et dans plusieurs pays issus de 
l’ancien bloc soviétique. Sans oublier le puissant vecteur de 
diffusion que constitue les réseaux sociaux issus de l’internet.

Le projet de publication

Qu’est ce que l’antisémitisme ? Anthologie commentée. 
XIXe-XXe siècles 
« Il est plus facile de détruire un atome que de détruire un 
préjugé » 
Albert Einstein

« Ceux qui ignorent les leçons de l’histoire sont condamnés à les 
revivre » 
George Santayana7

Avant propos de l’auteur

« J’écris ceci en l’an 1991, à une époque où l’on parle aussi bien 
de la disparition progressive des témoins de la barbarie nazie que 
du vieillissement de la population.

Il est vrai, malheureusement, que beaucoup de témoins directs, 
c’est-à-dire ceux qui ont connu les prisons et les camps nazis, sont 
morts, souvent prématurément. Anna Langfus qui écrivit  « Le 
sel et le souffre  », «  Les Bagages de sable  » (prix Goncourt 
1962), et «  Saute Barbara  », fut emprisonnée à Plock jusqu’à 
la Libération ; elle est décédée à quarante-six ans, en 1966, la 
même année que Paul Tillard, qui avait publié, dès 1945, une 
brochure, Mauthausen », et relaté plus en détail son expérience 
concentrationnaire dans «  Le Pain des temps maudits  ». Paul 
Tillard avait cinquante-deux ans. Et c’est à cinquante-six 
ans, en 1973, que Suzanne Weinstein-Lambolez, évadée de 

7	 Jorge de Santayana y Borras, dit George Santayana (1863-
1952) est un écrivain et philosophe américain d’origine madrilène.

m u s éOn

 	 132 



n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur

 	  133 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



 	 134 

avoir lu, en près de cinquante ans, plus de deux mille livres et 
brochures sur les questions juives, et aussi des dizaines de milliers 
d’articles issus de revues et quotidiens divers. Il y a d’excellentes 
études, historiques ou sociologiques, des essais de psychanalyse, 
des témoignages, des comptes rendus qui, presque tous, m’ont 
appris ou apporté quelque chose, sans que je puisse trouver une 
explication convaincante au fait, pour les écrits antisémitiques, 
qu’à côté d’une cohue de scribouilleurs hargneux, des auteurs non 
dénués d’intelligence se soient laissés contaminer jusqu’à, pour 
certains d’entre eux, s’abaisser à écrire de vils pamphlets qui m’ont 
abasourdi.

De cet amas de lectures, que subsistera-t-il ? Un peu d’influence 
peut-être sur mes enfants et quelques amis, lesquels répercuteront 
éventuellement une parcelle sur leurs descendants ou leur 
entourage. Et ce sera tout.

C’est pourquoi je tente, sans grandes illusions, de transmettre ces 
extraits et commentaires, qui n’ont entre eux d’autre lien que 
l’interrogation sur le fait de l’antisémitisme. J’invite donc le lecteur 
à me suivre dans les méandres de la « pensée » antisémitique, puis 
à vérifier s’il le souhaite. Que faire pour savoir ce qu’est réellement 
l’antisémitisme, sinon lire les écrits des antisémites ? En sachant 
où ils mènent...

Bien que mes lectures couvrent toute l’histoire des Juifs, depuis 
l’antiquité, j’ai limité cette anthologie aux XIXe et XXe siècles, 
pour plusieurs raisons. D’abord parce que nous disposons déjà, 
pour les périodes antérieures, Antiquité et Moyen Age notamment, 
outre le célèbre « Contre Apion » de Flavius Josèphe, de recueils 
remarquables, particulièrement :
« Textes d’auteurs grecs et romains relatifs au Judaïsme », réunis, 
traduits et annotés par Théodore Reinach, et «  Les Auteurs 
chrétiens latins du Moyen Age sur les Juifs et le Judaïsme, par 
Bernhard Blumenkranz8. 

Ensuite parce que, de la fin du XVIIIe siècle au début du XIXe, 
l’antisémitisme, jusqu’alors surtout d’essence religieuse , est passé 
progressivement aux plans politiques et social (sans que l’aspect 
religieux disparaisse totalement, bien entendu, en raison de la 
révolution industrielle, des mesures prises par Joseph II en 1787, 
de la révolution française de 1789 et de l’émancipation des Juifs 
en 1791, des décrets de Napoléon Ier en 1808, etc9. 

En troisième lieu parce que, de la seconde moitié du XIXe siècle 
à nos jours, on compte quelques époques où le développement de 
l’antisémitisme et la prolifération des écrits antisémitiques sont 
proprement ahurissants, principalement de la publication, en 
1886, de « La France Juive » d’Edouard Drumont, à l’affaire 
Dreyfus et ses prolongements , et de l’avènement du nazisme à la 
fin de la guerre de 1939-1945.

8	 Note générale : les références des ouvrages cités sont données 
en fin de volume, à la bibliographie. 
9	 Sur cette évolution, voir entre autres : - Poliakov, Léon – 
Histoire de l’antisémitisme, Tome 3 : De Voltaire à Wagner. Livre II : 
L’Emancipation. – Andics Hellmut – Histoire de l’antisémitisme. 
Chapitre IV : La Libération.

nos jours les écrans de télévision nous présentent parfois sur ces 
mêmes camps, des photographies ou des films longtemps celés, 
ces personnes dorment à peu près toutes fort bien, ne paraissent 
pas incommodées outre mesure par les vagues d’antisémitisme 
auxquelles la guerre n’a pas mis fin, et pas davantage du reste, par 
toutes les formes que prend la haine des autres.

Faut-il vraiment admettre que la plupart des hommes et des 
femmes n’ont aucune connaissance historique, guère de mémoire et 
moins encore d’imagination ? Ne songent-ils jamais aux nombreux 
massacres perpétrés pour la seule raison d’une différence ethnique, 
confessionnelle ou idéologique, et au fait qu’ils pourraient bien un 
jour, pour des motifs similaires, se retrouver parmi les victimes ? 
Sont-ils incapables de se concevoir, un instant, dans la peau de 
l’autre ?

Je me pose ces questions depuis plus de quarante-cinq ans, sans 
être optimiste pour les réponses. Passer de l’enfance à l’adolescence, 
ou de l’adolescence à l’âge adulte au cours de la seconde guerre 
mondiale devrait durablement marquer, mais il semble au 
contraire que la faculté d’oubli soit très répandue.

Ceux qui, comme moi, avaient quatorze ans, ou un peu plus, 
ou un peu moins, lors de l’offensive de mai 1940, et ont connu 
l’occupation, ne se sont apparemment, pour le plus grand nombre 
je le crains, jamais posé la question : et si j’étais né juif ? Y penser, 
ne serait-ce qu’une fois, songer à ce que pouvait être un voyage de 
quelques jours et nuits, sans boire ni manger, d’enfants, d’adultes 
et de vieillards dans des wagons bien verrouillés, se dire que 
l’on aurait pu alors faire partie de ce million et demi d’enfants 
et de jeunes adolescents qui ne sont pas revenus des camps 
d’extermination où ils avaient été expédiés uniquement parce 
qu’ils étaient juifs, cela devrait plus que suffire pour condamner 
sans appel et bannir totalement l’antisémitisme. Je rêve, bien sûr. 
La réalité demeure, hélas, toute différente.

à défaut de comprendre, j’ai cherché des bribes d’explication, 
principalement dans des écrits de toutes sortes. Je ne peux 
évidemment pas donner de chiffres précis, mais je crois bien 

Ravensbrück, disparut  ; sa thèse pour le doctorat en médecine, 
diplôme d’Etat, présentée en juillet 1946, était précisément 
consacrée aux conditions de vie et à l’état sanitaire des détenues 
du camp de Ravensbrück. Trois exemples, parmi bien d’autres 
que l’on pourrait aligner.

Mais vieillissement de la population veut dire que vivent encore 
un grand nombre de personnes qui ont atteint la soixantaine, où 
l’on largement dépassée. Et ces personnes, enfants de neuf ou dix 
ans, adolescents, ou jeunes adultes au seuil de la guerre, en 1939, 
sont aussi des témoins, même si la grande majorité d’entre elles 
n’est pas passée par les geôles nazies. Témoins, car ils n’ont pas pu 
ignorer la législation raciale de l’Allemagne hitlérienne et de la 
France de Vichy, parce qu’ils ont bien dû constater en l’une ou 
l’autre occasion ce qu’était la chasse aux Juifs, et tout simplement 
parce qu’ils étaient en âge d’observer et de comprendre, et que 
nombre d’entre eux ont eu faim. Et cependant, bien qu’elles 
aient vécu la guerre de 1939-1945, vu les horribles images de 
la libération des camps de concentration, alors même que de 

m u s éOn



 	  135 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

S’il y a de nombreuses études sur l’antisémitisme de ces temps 
de paroxysme, et si certaines d’entres elles donnent bien, ça et 
là, des extraits caractéristiques (par exemple Michel Winock dans 
« Edouard Drumont et Cie »), il n’existe guère, à ma connaissance, 
de recueil semblable à l’anthologie que je propose10, en rappelant 
que l’anthologie est un choix, et non un dépouillement 
systématique. On y trouvera, ou l’on découvrira, des écrivains 
connus, mais aussi d’obscurs tâcherons qui ont simplement profité 
des circonstances pour se faire publier.

J’essaye d’espérer que ce florilège particulier servira à d’autres 
personnes, entraînera peut-être quelques unes à réviser leur 
jugement, leur évitera au moins de perdre de précieuses heures 
à lire des inepties, ou leur permettre parfois de s’égayer, malgré 
les horreurs rencontrées. Le tout sans souci d’un ordre rigoureux, 
sinon quelque peu chronologique, et certainement pas d’une 
bibliographie systématique.

L’histoire des Juifs, l’antisémitisme, le nazisme, la guerre de 
1939-1945 et le génocide, la renaissance de l’Etat d’Israël et 
les problèmes israélo-arabes, les relations judéo-chrétiennes, 
ont donné lieu à un tel nombre de publications qu’il est tout à 
fait impossible de les recenser totalement. Il serait donc insensé 
de viser à l’exhaustivité, mais je ne prétends pas davantage au 
choix raisonné ; Il existe assez de bibliographies sélectives. Je livre 
simplement, plus ou moins regroupés, des extraits de certaines 
de mes lectures, et mes réactions. Ceci est donc plutôt un livre 
d’humeur. La liste des ouvrages commentés ou seulement évoqués, 
et l’index des noms cités, ne doivent pas faire illusion ; ils sont là 
pour faciliter la tâche de ceux qui consulteraient cet essai.

Il convient de citer aussi : - « Ce que l’on dit des Juifs en 1889 : 
antisémitisme et discours social  », par Marc Angenot (1989), 
- «  Le Nationalisme français  : anthologie 1871-1914  », par 
Raoul Girardet (1983), au moins pour son chapitre intitulé  : 
« Antisémitisme et antimaçonnisme » (pages 141-159).

	 Outre le très bel avant-propos que nous publions in 
extenso et les commentaires11 qui se dégagent du travail de 

10	 Charles Libon recommande en notes : « Je recommande 
la lecture d’un livre paru en 1970 : « L’Antisémitisme chrétien », 
textes choisis et présentés par F. Lovsky, avec une brillante 
présentation d’une quarantaine de pages. Le présent essai ne fait 
nullement double emploi avec cette anthologie considérable qui, 
dans une optique différente, rassemble divers écrits de l’antiquité 
au XXe siècle. J’ai compulsé attentivement les 390 pages de ce 
volume et comparé les citations, pour en découvrir deux qui sont 
communes : sept lignes d’Edouard Drumont, et deux lignes de 
Léon Bloy. »
11	 Nombre d’ouvrages étudiés par Charles Libon ont fait 
l’objet de prises de notes et figurent encore dans les livres. Nous en 
reproduisons quelques unes dans cet article. On notera aussi qu’une 
série d’ouvrages antérieurs ou contemporains d’Edouard Drumont 
que Charles Libon a certainement lus et étudiés sont manquants 
dans le fonds : Joseph de Maistre, Quatre chapitres inédits sur la 
Russie (posthume, 1859), Guy de Charnacé, Le Baron vampire 
(1886), Jacques De Biez, La Question juive : la France ne peut pas 
être leur terre promise (1886), Daniel Kimon, La politique israélite: 
politiciens, journalistes, banquiers, le judaïsme et la France : étude 
psychologique, (1889); Jean de Ligneau, Juifs et antisémites en Europe 

recherches qui comptent cent soixante dix-sept pages, un 
index des noms de personnes et d’une vingtaine d’annexes 
(textes, illustrations…), il nous paraît important de souligner 
le souhait de l’auteur et de ses ayants-droit de voir le travail 
présenté au public. Bien que le travail de recherches et de 
recensions soit arrêté en mai 2000, le point de vue du rédacteur-
spectateur, non-juif, point de vue encore peu exprimé sur un 
tel sujet12, d’une part, et le souci de la démarche scientifique, 
d’autre part, justifie largement l’intérêt pour le public de 
consulter cette recherche.

	 Notons à cet égard que le projet de faire relier ce tapuscrit 
était motivé par la gratitude que nous souhaitions témoigner à 
Charles Libon - que nous n’avons pas connu - et en particulier 
à sa parentèle pour avoir gracieusement enrichi la bibliothèque 
de notre institution muséale. Mais après réflexion faite par 
les enfants et ceux qui avaient participé à la recherche, dont 
Mme Paulette Baron et M. Robert Hertog, il fut convenu 
de ne pas l’éditer mais de le mettre à disposition des lecteurs 
de différentes institutions (Musée Juif de Belgique, Centre de 
documentation juive contemporaine - Paris, etc). Le Musée 
Juif de Belgique possède désormais une copie du tapuscrit sous 
la forme d’un exemplaire relié de 212 pages (+ 21 documents 
en annexes) consultable uniquement sur rendez-vous.

(1891). Pour le XXe siècle, on citera Pierre Mathieu Fontaine, Le 
Juif et l’argent (1906) ; Georges Batault, Le Problème juif (1921) ; 
Pierre Gérard (1938), Léon de Poncins, Les Juifs maîtres du monde, 
(1922) ; Paul Ferdonnet, La Guerre juive (1938) ; Robert de 
Beauplan, le Drame Juif (1939), parmi bien d’autres. 
12	 Point de vue exprimé avec sincérité et lucidité dès le départ 
de ses réflexions échangées avec ses compatriotes à qui il proposait 
de se poser la question suivante : « Et si vous étiez né juif ? ».

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 136 

	 Parmi la centaine de livres anciens de la première catégorie, 
on notera par ordre chronologique :

Alphonse Toussenel, Les Juifs, Rois de l’époque. Histoire de la 
féodalité financière (2 tomes), Gabriel De Gonet, Paris, 1847, 
608 p. (CL. 1390). 
L’aîné de cette génération d’écrivains antisémites, Alphonse 
Toussenel (Montreuil-Bellay, 1803- Paris, 1885) était aussi 
journaliste, adepte des utopistes socialistes et un fouriériste 
convaincu. Malgré ses préjugés à l’égard des juifs - « tous des 
usuriers » -, et en dépit de ses analyses caricaturales – vecteur 
de catastrophes -il s’engagera pourtant par trois fois dans 
la défense de personnalités juives dont l’actrice Rachel Felix 
(1821-1858), dite la Grande Rachel, inoubliable interprète 
des héroines de Corneille et Racine. Il est l’auteur de L’Esprit 
des bêtes. Vénerie française et zoologie passionnelle qui le rendit 
célèbre. Son frère Théodore, enseignant l’histoire au Lycée 
Charlemagne, s’est fait connaître comme traducteur, secrétaire 
de Michelet, et comme journaliste au Temps.

Edouard Drumont, La France Juive devant l’opinion, 
Marpon et Flammarion, Paris, 1886, 2 tomes, (CL.773). 
En sous titre : La France juive et la Critique. La conquête juive. 
Le système juif et la question sociale. L’escrime sémitique, ce qu’on 
voit dans un tribunal. Né à Paris en 1844, ce journaliste et 
écrivain polémiste, se fait connaître comme anti-dreyfusard 
de la première heure considéré par ses collègues antisémites 
et anarchistes de droite comme «  chroniqueur merveilleux, 
historien voyant et prophète, cet esprit original et libre 
s’échappait aussi à lui-même. Il ne vit point tout son succès ».

-, Le Testament d’un Antisémite, Paris, E. Dentu éditeur, 1891, 
456 p. (CL. 775). 
Gros ouvrage dont la préface est dédiée à Jacques De Biez 
(1852-1915) écrivain journaliste et critique d’art, alors, 
délégué général de la Ligue anti-sémitique de France, qu’il a 
fondée avec son ami Drumont qui n’hésite pas à le qualifier de 
« brillant écrivain de la Presse républicaine (…), admirateur 
de la République française et non de la république juive (…). »
-, Le Secret de Fourmies, Albert Savine, Paris, 1892, 202 p. 
(CL. 772).
La tuerie de Fourmies, cité textile du Nord de la France, 
survenue en 1891 lorsque la troupe ouvre le feu sur les grévistes 
tuant neuf personnes et blessant trente cinq autres. L’ouvrage 
décline une théorie de Drumont selon laquelle le sous préfet 
Isaac est responsable de la tuerie de la Place de l’église.

-, De l’Or, de la Boue et du Sang, Flammarion, Paris, 1895, 
336 p. (CL.769). 
Il est à noter que plusieurs chapitres concernent la Belgique 
(Manneken-Pis devant la justice (pp. 271-278), Au cimetière 
d’Ixelles (pp. 279- 287), Waterloo (pp. 289-306) ; Statues de 
neige (pp. 307-314).

Auguste Chirac, Les Rois de la République. Histoire des 
juiveries. Synthèse historique & monographies, 3 tomes, Paris, 
1888-89, 1194 p. (CL. 900 ; 901 ; 4715). écrivain et auteur 
dramatique français, Auguste Chirac (1838-1903) devint 

m u s éOn



 	  137 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

socialiste sur les traces du polémiste et anarchiste Pierre-Joseph 
Proudhon (1809-1865). Il collabora à la revue hebdomadaire 
L’antisémitique, de 1883 à 1884. En couverture, l’auteur place 
une citation de Toussenel en guise de ligne de conduite à tenir 
face aux Juifs : « j’appelle, comme le peuple, de ce nom méprisé de 
juif, tout trafiquant d’espèces, tout parasite improductif vivant de 
la substance et du travail d’autrui… Il ne dépend pas de l’écrivain 
d’altérer la valeur d’une expression consacrée par l’usage… Le juif 
règne et gouverne en France (…) ».

Henri Desportes, Le mystère du sang chez les Juifs de tous les 
temps, Nouvelle Librairie Parisienne, Albert Savine, éditeur, 
Paris, 1890, 370 p. (CL. 767). 
Préface d’Edouard Drumont. En incipit «  L’emploi du 
sang chrétien est indispensable au salut de nos âmes. Les 
juifs de Trente  ». Etudiant en Théologie au moment de la 
parution de son ouvrage, Henri Desportes deviendra prêtre 
catholique. Cet obsessionnel n’aura de cesse de répéter des 
récits légendaires pour accuser les juifs de son temps de tous 
les maux, en particulier ceux de cannibalisme et de dénigrer 
les francs-maçons de son époque. Comme le rappelle Marc 
Angenot13, Desportes va commettre deux autres ouvrages 
dans la même année d’une rare virulence où il finira par mêler 
le juif et le franc-maçon dans son délire de persécution14. 
Notons qu’il n’aura jamais le culot de publier sous le nom 
d’abbé Desportes.

Abbé Hippolyte Gayraud, L’Antisémitisme de St-Thomas 
d’Aquin, Paris, E. Dentu, éditeur, 1896, 370 p. 
Sous couvert d’une étude historique, et croyant dissimuler à 
ses lecteurs sa haine viscérale des juifs, Hippolyte Gayraud 
(1856-1911) prêtre théologien originaire du Tarn et Garonne 
commet manifestement une «  œuvre de jeunesse  » que 
pratiquement personne ne lui reprochera tout au long de sa 
fulgurante ascension qui le mènera à la chambre des députés. 
Le premier chapitre de son livre représente à mes yeux le 
parangon de l’héritage issu de l’antijudaisme chrétien. 

A. Tilloy, Le Péril Judéo-Maçonnique. Le Mal – Le Remède, 
La Librairie antisémite, Paris, 1897, 245 p. (CL. 1142).
L’abbé Jean Anselme Tilloy est un militant antimaçonnique. Son 
ouvrage lauréat du Concours de la Libre Parole novembre 1896. 

13	  Auteur de l’excellent ouvrage Ce que l’on dit des Juifs en 
1889, Antisémitisme et discours social, Paris, 1989, 259 p. Nous 
empruntons les références bibliographiques parues dans la 
Communication au GRAL – Groupe de recherche en rhétorique et 
en argumentation linguistique. Journée d’étude sur l’exemple, le 12 
mai 2011. Université Libre de Bruxelles.
14	  Le Juif franc-maçon. Roman contemporain. Paris : Delhomme 
et Briguet, 1890 ; -, Tué par les Juifs (avril 1890). Histoire d’un 
meurtre rituel. Préface d’É. Drumont. Paris : Savine, 1890.

GYP, Israël, Dixième mille, Paris, Ernest Flammarion, éditeur, 
1898, 336p. (CL. 1029).
Sybille Gabrielle Riquetti de Mirabeau (1850-1932) épouse 
du comte Roger de Martel de Jainville, arrière petite nièce du 
célèbre révolutionnaire est un écrivain prolixe qui caricature 
la vie mondaine et la société parisienne de son temps. Les juifs 
les plus en vue, en particulier les familles anoblies dans toute 
l’Europe n’échapperont pas à la critique acerbe et aux virulents 
propos antisémites de la boulangiste et anti-drefyfusarde, 
recevant nombre de personnalités littéraires et artistiques dans 
son salon parisien aussi diverses et inattendues que Proust, 
Anatole France, Edgard Degas, Paul Valéry ou Alphonse 
Daudet !

Edmond Picard, L’Aryano-Sémitisme, Paul Lacomblez, Paris, 
1898, 140 p. (CL. 1764).
Homme de loi, figure littéraire et personnalité politique bien 
connue des Belges, Edmond Picard (1836-1924) est moins 
connu pour son activisme au sein d’un mouvement d’intellectuels 
antisémites se revendiquant clairement comme théoriciens 
de l’antisémitisme racial. Un enragé, le Drumont belge15, 
ce brillant intellectuel n’a pas résisté à la triste mode de son 
époque en s’acharnant à démontrer l’indémontrable (« Jésus fut 
le plus grand des réformateurs chrétiens  !16 sic  »), comme le 
souligne aussi Foulek Ringelheim qui lui a consacré une étude 
approfondie « Me Picard professa pendant 40 ans (…) les formes 
les plus effroyables du racisme et de l’antisémitisme. Il ne fut pas 
un antisémite ordinaire comme beaucoup l’étaient à l’époque 

15	 Expression consacrée par Foulek Ringelheim, cf. F. 
RINGELHEIM, Edmond Picard jurisconsulte de race, Bruxelles, 
éditions Larcier, 1999.
16	 Cité par Libon, cf. Ch. LIBON, op. cit., p. 100.

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 138 

(...) Il fut un antisémite enragé. En cela, il fut véritablement 
grand ; le plus grand antisémite de son pays, le Drumont belge : 
un compliment qui l’aurait ravi (…) Il fut le vulgarisateur de 
l’antisémitisme racial. Voilà pourquoi on évite de trop soulever le 
couvercle du sarcophage où il gît embaumé »17. 

Raphaël Viau et François Bournand, Les Femmes d’Israël, 
Librairie Pierret, Camille Dalou, Paris, 1898, 286 p. (CL. 
3867). 
Dédicace de l’auteur : Au chef de l’antisémitisme, Respectueux 
hommage. Ancien ouvrier tapissier à Nantes, il avait fondé 
avant d’entrer à la Libre Parole le journal Le peuple qui lui 
avait valu de nombreux duels et d’innombrables procès. 
Devenu pigiste à la Libre Parole, Raphaël Viau deviendra 
rédacteur du journal où il resta dix années, comme auteur 
d’une chronique humoristique à l’aide de son personnage 
inventé « Wolkom juif » et qu’il mettait en scène à propos de 
n’importe quel événement d’actualité. Il est l’auteur de Vingt 
ans d’antisémitisme (1889-1909), Bibliothèque Charpentier, 
Paris, 1910. François Bournand, essayiste parisien dont nous 
ne savons pas grand-chose, auteur de plus de vingt cinq 
ouvrages à sujets historiques dont les ouvrages les plus connus 
sont Les Russes Et La France (1853), La Russie militaire (1894), 
Histoire De La Franc-Maçonnerie Des Origines À La Fin De La 
Révolution Française (1905)

L. Vial, Le Juif sectaire ou la Tolérance talmudique, M. Fleury, 
Paris, 1899, 388 p. (PB-CL. 2215).
En sous titre : Les Mystères du Kahal- Documents authentiques- 
La Trahison et la corruption, Principe et moyen de gouvernement. 
L’abbé Marie Léon Vial est aussi l’auteur d’un premier ouvrage 
sous le titre de Le Juif roi, comment le détrôner, Lethielleux, 
Paris, 1897. 

Georges Saint-Bonnet, Le Juif ou l’Internationale du 
parasitisme, éditions Vita, Paris, 1932, 200 p. (PB/CL. 1575). 
Les intitulés de chapitres qui figurent en deux tables des matières 
résument tout le propos de l’auteur. 1ère partie : I. Le parasite et 
son parasitisme, II. Le parasitisme et sa tactique, III. Irréguliers, 
margoulins, truqueurs et combinards, IV. Le secret des réussites 
juives – 2e partie : I. Eux et nous, II. L’antisémitisme fatal, III. 
Assimilation et sionisme, IV Nationalisme et Impérialisme

Camille Laurent, Curiosités révolutionnaires, Charleroi, L. 
Surin éditeur, 1901, 432 p. (PB-CL. 333). 
Deux chapitres nous intéressent, « La Franc-Maçonnerie et les 
Juifs dans la Révolution » (pp. 55-66) et « L’antisémitisme » 
(pp. 75-84) où l’auteur déverse les lieux communs 
habituels. Les juifs y sont les ennemis du peuple, perpétuels 
révolutionnaires, immensément riches, peuple inassimilable 
face «  à la race aryenne  ». Nous n’avons pu identifier quel 
est « l’insipide » auteur belge qui se cache dans cette « boîte à 
surprises » comme le dit si bien Charles Libon (tap. p 110). 
Les arguments de cet adepte du «  concept de race juive  » 
laissent rêveur, mélangeant et confondant allègrement histoire 

17	 F. RINGELHEIM, Edmond Picard jurisconsulte de race, 
Bruxelles, Editions Larcier, 1999, p. 10. On se référera aussi à 
l’article de Ch. LIBON, op. cit., p. 86-103.

et religion, de l’Antiquité au XXe siècle, pour démontrer son 
grand fantasme de la prétendue «  solidarité de la race  ». A 
cet égard il relate en notes infra-paginales qu’en 1870, un fort 
honnête négociant juif d’Arlon nous disait, sans rire, en nous 
parlant d’un de ses coreligionnaires  : «  Il est de ma tribu »  !!!. 
Mon ami E…, et moi, fûmes suffoqués. En Belgique, malgré 
l’arrêt de la Cour de Cassation sur les cimetières, ils veulent des 
cimetières spéciaux. Ils en ont un à Arlon et ils ont essayé d’en 
avoir un à Nivelles, pour servir à la communauté de Bruxelles 
(…) Cette préoccupation, c’est bel et bien du cléricalisme juif 
(…) » (note 2, p. 79). Voilà un raccourci saisissant qui passe 
sous silence le fait qu’à l’époque de la querelle des cimetières, 
les catholiques, largement majoritaires face au courant libéral, 
défendaient aussi farouchement le droit à la préservation des 
cimetières confessionnels18.

Jules Guérin, Les Trafiquants de l’Antisémitisme, Société 
d’édition et de publication -Librairie Félix Juven, Paris, 1905, 
504 p. (CL. 2419).
Journaliste, directeur de l’hebdomadaire L’antisémite, Jules 
Guérin (1860-1910) fonde la ligue antimaçonnique et 
antisémite du Grand Occident de France qui déploiera toute 
sa haine envers les juifs au moment de l’affaire Dreyfus.

Alfred Lemède, Les Crimes d’Israël, Autour des procès de Kief, 
Braive éditeur, Bruxelles, 1913, 81 p. (CL.1752). 
Auteur Belge, largement influencé par les œuvres antisémites 
de Rohling et Desportes, obsédés par les meurtres rituels qui, 
selon eux, sont bien entendu le fait des juifs de tout temps et 
de tout lieu. 

Albert Monniot, Le Crime Rituel chez les Juifs, Pierre Téqui, 
Paris, 1914, 376 p. (CL780).
Préface d’Edouard Drumont. écrivain, essayiste et journaliste 
français d’extrême droite, proche d’Edouard Drumont, Albert 
Monniot (1862-1938) se liera d’amitié avec Henry Coston.

-, La Clé du Mystère, O. P. A, F. de Boisjolin, Paris, sd, 179 p. 
(CL. 765).
L’auteur, Adrien Arcand (1899-1967) est un antisémite 
canadien, journaliste et homme politique de tendance pro-
nazie. En sous-titre «  Presque soudainement, le monde en 
général a été plongé dans un véritable enfer. L’Humanité 
est accablée… Qui en est la cause ? ». L’éditeur de Boisjolin 
était directeur de rédaction du Porc-Epic, hebdomadaire 
nationaliste, antisémite et antimaçonnique fondé en 1934 par 
Henry Coston, qui sera absorbé par La Libre Parole.

Isaac Blümchen, A nous la France, 2e édition, Cracovie, 
Isidor-Nathan Goldlust, éditeur, 1913, 90 p. (PB. / CL. 292). 
Pseudonyme d’Urbain Degoulet (1862-1951) dit Urbain 
Gohier, avocat et écrivain antisémite engagé, on lui doit de 
nombreux articles dans Le Pilori (1940). Condamné en 1944 
pour ses agissements durant la politique de Vichy, il décède 

18	 E. WITTE, J. CRAEYBECKX, La Belgique politique de 
1830 à nos jours. Les tensions d’une démocratie bourgeoise, Bruxelles, 
1987, p. 48. et S. BALAU, La fin il y a cent ans des cimetières pour 
cultes différents, Les Cahiers historiques, 37, Bruxelles, 1965.

m u s éOn



 	  139 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

en 1954 dans l’oubli quasi-total, laissant une impressionnante 
littérature antisémite. On notera la touche « finale », à savoir 
les noms fictifs de l’éditeur polonais, alors que tous ses autres 
travaux ont été publiés par des éditeurs parisiens de renom ou 
de second rang. 

Mgr Landrieux, L’Histoire et les Histoires dans la Bible, 
Les Pharisiens d’autrefois et ceux d’aujourd’hui, 2e édition, P. 
Lethielleux, Paris, 1921, 112 p. (CL. 1028). 
évêque de Dijon Maurice Landrieux est un homme pétri 
d’anti judaisme chrétien qui retourne manifestement la haine 
des Chrétiens envers les Juifs en haine des Juifs envers les 
Chrétiens. Il est pourtant connu pour ses positions modernes 
envers la carence évidente du catéchisme qu’il trouve laborieux 
et inefficace. Il souhaite former les jeunes à l’apprentissage de 
l’évangile comme un témoignage de l’histoire sainte, comme 
le fera le sulpicien abbé Charles dans les années 1930. 

Roger Lambelin, Le Péril juif. L’Impérialisme d’Israël, Grasset, 
Paris, 1924, 320 p. (CL. 800).
écrivain journaliste et militant royaliste obsédé par les 
complots judéos-maçonniques, Roger Lambelin (1857-
1929) a aussi publié Le règne d’Israël chez les Anglo-Saxons, 
Paris, 1901, dédié à « Charles Mauras apôtre du Nationalisme 
intégral en témoignage de haute estime et de cordial dévouement 
ce livre où sont exposés divers aspects de l’Impérialisme de la Race 
Internationale est dédié ».

F. de Boisjolin (édit.), Le Péril Juif. Texte Intégral des Protocols 
des Sages d’Israël, O.P.N, Paris, sd, 94 p. (CL. 784). Livre édité 

par l’Office de Propagande Nationale.

Jean Drault, Histoire de l’Antisémitisme, éditions, C.-L., 
Paris, 1942, 189 p. (PB-CL. 293).
Gendrot (1866-1951) dit Jean Drault, est un journaliste et 
écrivain, collaborateur d’Edouard Drumont. Il est l’auteur 
entre 1890 et 1942 de plus de quatre vingt dix ouvrages, 
romans humoristiques dont quelques uns à connotations 
antisémites. Le pamphlet Youtres impudents (1890) en dit 
long sur la pensée de l’auteur à l’égard des juifs, pensée qui 
se radicalise encore dans les années 1930 et en pleine guerre 
avec la sortie du Petit catéchisme de l’antisémitisme (1941). 
Sur proposition de l’occupant allemand, il accepte en 1943 la 
direction du journal Le Pilori. Il sera arrêté en 1944, jugé en 
1946 et condamné à sept années de réclusion, peine commuée 
à cinq ans. 

Georges Virebeau, Les Juifs et leurs crimes, Office de 
propagande nationale, Paris, 1938, 125 p. (CL. 794). 
Pseudonyme d’Henry Coston (1910-2001), journaliste, 
éditeur, essayiste et militant d’extrême droite. Créateur en 
1930 des Jeunesses anti-juives dont le programme n’était 
autre que l’exclusion des Juifs de la communauté française et 
la spoliation de leurs biens.

Charles Lesca, Quand Israël se venge, Grasset, Paris, 1941, 220 
p. (CL. 778).
Journaliste et éditeur d’extrême droite Franco-Argentin, 
Charles Lesca (1871-1948) sera administrateur du journal Je 
suis partout. Collaborateur actif sous Vichy, il se réfugie en 

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 140 

Argentine en 1944. Condamné à mort par contumace par la 
cour de cassation de Paris (1947), il ne sera jamais extradé.

Léon Brasat, Synhèse de la question juive, Fernand Sorlot, 
Paris, 1943, 187 p.
Livre écrit entre août 1939 et avril 1942. Ouvrage dédié à son 
maître et ami le militant anarchiste catholique Joseph Santo 
(1869-1944) auteur de plus de cent cinquante ouvrages 
brochure et tracts pourfendaient les « misérables politiciens 
libéro-judéo maçonnico-radico-socialistes-communistes et 
athées », responsables de la défaite française19.

Comte A. de Puységur, Qu’était le juif avant la guerre ? Tout ! 
Que doit-il être  ? Rien  ! éditions Baudinière, 1942, 125 p. 
(CL.1943). 
Armand de Chastenet de Puységur, président de la ligue 
nationale antimaçonnique sera condamné à mort en 1944 
pour intelligence avec l’ennemi.

Auguste Rohling, Le Juif Talmudiste, éditions de la 
Phalange, Bruxelles, 1942 ( ?) 67 p. (CL. 787). En sous titre 
Résumé succinct des croyances et des pratiques dangereuses 
de la juiverie.

-, Le Juif Talmudiste, 4e édition, éditions Action et 
Civilisation, Bruxelles, 1936, 95 p. (CL. 786). 
En sous-titre  : Résumé succint (sic) des croyances et 
des pratiques dangereuses de la juiverie présenté à la 
considération de tous les chrétiens. Abbé Auguste Rohling, 
docteur en théologie et philosophie, professeur à l’Université 
de Prague. Ouvrage entièrement revu et corrigé par M. l’abbé 
Maximilien de Lamarque, docteur en Théologie, Chanoine à 
Giulinao. Une récompense de 10.000 francs a été offerte en 
1888 à celui qui prouverait qu’une seule citation contenue 
dans cet ouvrage est fausse.

André Broc, La qualité de Juif. Une notion juridique nouvelle, 
Presses Universitaires de France, Paris, 1943, 160 p. (CL. 764). 
Bon exemple de la contagion du phénomène raciste à l’égard 
des Juifs, Les Presses universitaires de France n’hésitent pas 
à publier les travaux de l’auteur qui a soutenu sa thèse de 
doctorat en 1942. Serge Klarsfeld20 rappelle que c’est Axel 
Metzker qui a découvert qu’André Broc, «  (…) n’était pas 
seulement un fonctionnaire de la préfecture de police comme 
l’avaient déjà écrit Marrus et Paxton; mais qu’au sein de la 
sous-direction des Affaires juives il avait la haute main sur 
la qualification juive. Dans les cas de 2200 personnes que la 
sous-direction ne savait pas reconnaître en tant que juifs et 
qui auraient dû ne pas être déportés, André Broc a procédé à 

19	 Cf. Tapuscrit de Ch. Libon, p. 166.
20	 Cf. « Le premier statut des Juifs », Allocution de Serge 
Klarsfeld faite à l’Hôtel de Ville de Paris, le 04/10/2010. Axel 
Metzker, La Doctrine Juridique de professeurs de droit face à la 
qualification juive issue du statut des Juifs et de la Thèse d’André 
Broc : de la théorie juridique à la pratique criminelle antisémite sous le 
régime de Vichy (1940-1944). Thèse de droit, 3.135 pages, 6 tomes, 
thèse soutenue le 7 septembre 2005 à l’Université de droit de Paris 
XII. Renseignements puisés sur le site Wikipedia à la référence Axel 
Metzker.

m u s éOn



 	  141 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

une révision de leurs cas aboutissant pour environ 500 d’entre 
eux à être qualifiés par lui de Juifs et à prendre la direction 
d’Auschwitz ». 

André Broc a soutenu sa thèse le 15 décembre 1942. Son jury 
était constitué de trois professeurs de droit réputés : deux 
professeurs de droit administratif, le célèbre Achille Mestre 
et Pierre Lamprue qui était spécialiste également de droit 
colonial ; enfin un illustre professeur de droit international 
public, Georges Scelle. Broc jusqu’à la Libération a continué à 
envoyer des Juifs à Auschwitz. Seule sanction par la préfecture 
de police après la Libération : «un an de retard dans son 
avancement » et il a poursuivi régulièrement sa carrière jusqu’à 
sa retraite. 

Regulus, Les Protocoles des Sages de Sion, éditions 
« Steenlandt » Bruxelles, 1943, 164 p. (CL. 1018). En sous-
titre  : Preuves de l’authenticité des Protocoles. Plan juif de 
domination mondiale. Création de la franc-maçonnerie, 
moyens d’utilisation. Les voies du bolchévisme. Derrière ce 
peusdonyme se cache en réalité Léopold Flament, alias le 
commandant de Launoy21.

Charles Maurras, Dictionnaire Politique et Critique établi 
par les soins de Pierre Chardon, fasc. 9 Idée-Laïcité, Cité des 
Livres, Paris, 1932, pp. 289-384, (CL. 1064). 
On notera l’article repris à la rubrique «  Juif (la question 
juive) » pp. 358-369. C’est dans cet article que l’on trouve la 
délétère formule : Il y plus qu’un « péril juif » : un règne juif. 

-, « Protocols » des Sages de Sion, traduits directement du russe 
et précédés d’une introduction par Roger Lambelin. édition 
définitive, éditions Bernard Grasset, Paris, 1937, 153 p. (P.B/
CL. 1781).

-, Les Protocols des Sages de Sion sd, sl, Editions Bernard Grasset, 
Paris, 1937, 161 p. (P.B/CL. 869). Ouvrage sans éditeur, sans 
lieu, sans date, postfacé par Mgr Ernest Jouin, extrait d’une 
édition de 1922. Plusieurs pages de notes manuscrites de 
Charles Libon sur la préface).

Abbé Charles, Solution de la Question Juive, La Renaissance 
Française, Paris, (?), 237 p. (CL. 3979)
Ancien professeur de philosophie et docteur en théologie 
(droit canonique). Curé de Beaumont.
Il ne peut s’agir de que l’énigmatique Charles Renaut, auteur 
de «  L’israélite Edouard Drumont et les sociétés secrètes 
actuellement  », ouvrage de 1896, comptant 654 pages  !, à 
ne pas confondre avec l’abbé Maxime Charles (1908-1993), 
Monseigneur Charles, aumônier de la Sorbonne (1944-1959). 

Est-ce que je deviens antisémite  ? éditions de France, Paris, 
1938, 224 p. (PB/CL.1138).
Ouvrage anonyme écrit par Fayolle Lefort, avec une dédicace 
« A Bernard Lazare, grand esprit et honnête homme qui réalisa 
cette conjoncture exceptionnelle : être juif et objectif. »

21	 P. DEFOSSE, J.-M. DUFAYS, M. GOLDBERG, 
Dictionnaire historique de la laïcité en Belgique, Bruxelles, 2005, p. 191

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 142 

Commandant de Launoy, Juifs, Francs-Maçons, Anarchistes, 
Les Editions Action et Civilisation, Bruxelles, 1938, 33 p. 
(CL. 1645). Eugène De Launoy, officier de l’armée belge co-
fondateur et directeur des éditions Action et Civilisation, a 
aussi publié L’Action de la Franc-Maçonnerie, du Judaisme et 
des Déterreurs de cadavres en Espagne soviétique, Bruxelles, 
1938, 45 p. Alias Léopold Flament.

Lucien Pemjean, La Presse et les Juifs, Depuis la Révolution 
jusqu’à nos jours, Nouvelles éditions françaises, Paris, 1941, 
122 p. (CL. 1596).
Socialiste puis anarchiste, le journaliste et écrivain antisémite 
Lucien Pemjean (1861-1945). Collabore aux côtés de 
Drumont, deviendra directeur des éditions Baudinière dès 
1920 et terminera sa « carrière » comme collaborateur durant 
la Seconde Guerre Mondiale. Il était entre autre directeur 
de l’Agence Prima Presse, créée durant l’entre deux guerre. 
Condamné en 1944, il décède durant une hospitalisation 
dans le courant du mois de janvier 1945.

Dr Georges Montandon, Comment reconnaître le Juif, 
Nouvelles éditions Française, Paris, 1940, 90 p. (CL. 296).
La seconde page de garde annonce le titre plus complet de 
Comment reconnaître et expliquer le Juif  ? avec dix clichés 
hors texte suivi d’un portrait moral du juif selon les livres de 
G. Batault, Petrus Borel, Capefigue, L. F.-Céline, Edouard 
Drumont, Oscard Havard, René Gontier, La Tour du Pin, Jules 
Michelet, Mistral,Guy de Maupassant, L. De Poncins, Ernest 
Renan, J. et J. Tharaud, Thiers, Toussenel, Voltaire, De Vries 
de Heekelingen, Emile Zola et de nombreux auteurs juifs. La 
première page de garde nous apprend que l’auteur a publié 
La Race aux éditions Payot, et L’Ethnie française, chez le 
même éditeur et qu’il est alors occupé à écrire L’Ethnie juive 
ou Ethnie putain. 

André Chaumet, H. R. Bellanger, Les Juifs et Nous, Jean 
Renard, Paris, 1941, 197 p. (CL.3502). 
Préface de Serpeille de Gobineau, petit-fils de Joseph Arthur 
de Gobineau (1816-1882) théoricien de l’inégalité des races, 
devenue la référence des « intellectuels » nazis.
Chaumet est l’un des principaux rédacteurs du journal des 
étudiants bonapartistes et le fondateur du Parti populaire 
socialiste national qui finira par se fondre dans le Mouvement 
franciste crée en 1933 par Marcel Bucard (1895-1946) 
promouvant une action révolutionnaire sur le modèle du 
fascisme italien. Durant la Seconde Guerre mondiale, il 
collabore au Pilori et dirige le Cahier jaune publié sous l’égide 
de l’Institut d’études des questions juives. 
 
Fayolle-Lefort, Le juif cet inconnu, éditions de France, 
Paris, 1941, 119 p. (CL.776).
Marc Lefort dit Eugène Fayolle, est un professeur anarchiste 
né vers 1875 en Seine Saint-Denis. Membre de la rédaction 
du journal anarchiste L’ordre naturel dans les années 1920. 

Pierre-Antoine Cousteau, L’Amérique juive, Les éditions 
de France, Paris, 1942, 120 p. (CL.766).
En dédicace : à mes camarades de « Je suis partout ». Né en 1906, 

Pierre-Antoine Cousteau, frère aîné du célèbre commandant 
Cousteau, est un polémiste, journaliste collaborationniste 
passé de l’extrême gauche à l’extrême droite. Ami de Brasillach, 
il collabore au journal « Je suis partout » et participe même 
à des attaques contre les maquis. Il sera condamné à mort 
puis grâcié par le président Vincent Auriol. Libéré en 1954, 
il écrit dans Rivarol (1951, René Malliavin) et dans Lectures 
Françaises (1957, Henry Coston).

Dr Fernand Querrioux, La Médecine et les Juifs selon les 
documents officiels, Nouvelles éditions Françaises, Paris, 1940, 
126 p. (CL. 785). 
La promotion de l’ouvrage est accentuée par une bandelette 
de papier intitulée «  Une invasion incroyable  », «  Les Juifs 
règnent partout sur nos Facultés, nos hôpitaux, nos cliniques, 
nos laboratoires, nos assurances sociales (…). Le Dr Querrioux 
montre clairement l’effroyable danger social que représente pour 
la France cette conquête larvée ».

Louis-Charles Lecoc, L’Enjeu de la Guerre. Les Juifs, Sorlot, 
Paris, 1941, 92 p. (PB. CL. 295).
Préface de Paul Chack (1876-1945), officier militaire de la 
marine française qui, devenu écrivain prolixe et historien 
spécialiste de la marine, bascule dans les années 1930 dans 
le fascisme allemand. Avec Robert Brasillach, il fait partie 
des rares intellectuels français à avoir été condamné à 
mort et exécuté à la Libération pour faits de collaboration 
avec l’Allemagne, dont la création du Comité d’Action 
antibolchévique qu’il crée et dirige depuis 1941.

m u s éOn



 	  143 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 144 

-, Le Mystère de la Passion d’Oberammergau 1970, 127 p. 
(CL. 3505). 
Drame religieux en trois parties avec 18 tableaux vivants. 
Composé d’après les anciens textes par J. A. Daisenberger, 1860. 
Musique de Rochus Dedler, 1815. Texte officiel complet revu 
et édité pour l’année 1970 par la commune d’Oberammergau. 
Préface de Max Bertl, curé d’Oberammergau.

H. de Vries de Heekelingen, Juifs et Catholiques, Grasset, 
Paris, 1939, 223 p. (CL. 796).
Auteur de nombreux ouvrages le «  judéologue  » averti 
Herman de Vries de Heekelingen débute sa « carrière littéraire 
antisémite » en 1927 en publiant Israël, son passé, son avenir, 
dans lequel il développe la thèse de l’auto-ségrégation et de 
l’orgueil des juifs22. Il avait publié avant cela un éloge du 
fascisme italien et un autre éloge sur la vision allemande du 
national socialisme.

Paul Rassinier, Le Mensonge d’Ulysse. Regard sur la littérature 
concentrationnaire, éditions Bressanes, Bourg-en-Bresse, 1950, 
43 p. (CL. non inventorié).

-, Le Mensonge d’Ulysse, imprimé en 1955 à Macon à compte 
d’auteur. 330 p. (CL. 1333).
Deuxième édition augmentée d’un avant propos inédit de 
l’auteur. Figure aussi dans cet exemplaire une dédicace de 
l’auteur (à l’encre bleue) à un des ses amis, Ossian Mathieu23, 
datée de 1955. Ce dernier n’hésite pas dans cet avant propos 
à citer en exergue un passage du livre « Et le Buisson devint 
cendre », de l’intellectuel juif engagé Manès Sperber, comme 
justificatif de ses positions révisionnistes qui ne reçurent pas 
l’écho souhaité. Le fait que Rassinier démarre l’ouvrage en 
pinaillant sur les chiffres des victimes des camps d’Auschwitz-
Birkenau annonce l’école des révisionnistes français. Rassinier 
figure en effet parmi les pionniers de ce triste mouvement né 
quelques années avant sa mort en 1967. 

-, Ulysse trahi par les siens. Complément au Mensonge d’Ulysse, 
Documents et témoignages, Paris, 1961, 125 p. (CL. 2033). 
Préface d’Albert Paraz, militant d’extrême droite devenu 
anarchiste, ami et défenseur de Louis Ferdinand Céline.

Julio Meinvielle, El judio en le misterio de la historia 
/ Les Juifs dans le mystère de l’histoire, 3e édition espagnole, 
Documents-Paternité, n° 107-108 janv.-février 1965, 143 p. 
(PB/CL. 1196). 
L’auteur est un abbé qui publia cette troisième édition chez 
Ediciones Theoria, Buenos Aires, 1959.

T. K. Kytchko, études et Documents, n°1, «  Judaïsme 
sans fard », Cercle d’études Franco-Ukrainiennes, Paris, 1964 
(?), 247 p. (CL. 3980).

Défense de l’Occident, Crimes de Guerre des Alliés ? Numéro 
spécial 39-40, Paris, 1965, 101 p. (CL. 1776). 
Défense de l’Occident est un groupement d’extrême droite 
fondé en 1952 par l’écrivain, universitaire, Maurice Bardèche 
(1907-1998), considéré par nombre d’historiens comme le 
premier négationniste en France.

22	 P.-A ; TAGUIEFF, La judéo-phobie des Modernes des Lumières 
au Jihad Mondial, Paris, 2008, pp. 344-345.
23	 Ossian Mathieu sera le correspondant belge de Rivarol à 
partir de 1954, cf. C. LANNEAU, L’inconnue française : la France et 
les Belges francophones, 1944-1945, Bruxelles, 2008, p.

m u s éOn



 	  145 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Des ouvrages « précieux »

Théophile Hallez, Des Juifs en France. De leur état moral et 
politique depuis les premiers temps de la Monarchie jusqu’à nos 
jours, G.-A. Dentu, Imprimeur–éditeur, Paris, 1845, 368 p. 
(PB/CL-172). 
Cet ouvrage qui se veut neutre et historique ne repose 
pas moins sur des réflexions caricaturales telles que la 
séparation de la nation en deux corps séparés, dont l’un 
rencontre l’assentiment de tous et le second la réprobation 
de tous : « (…) les Juifs portugais, établis dans le midi de la 
France, instruits, libéraux, honnête, exerçant des professions 
utiles, et vivant suivant la Loi de Moïse, pure d’alliage  ; et 
les Juifs allemands, ignorans, fanatiques, usuriers, livrés à des 
superstitions ridicules, et, ce qui pis est à des superstitions qui 
faisaient vivre dans leur cœur la haine contre leur concitoyens, 
en même temps qu’elles leur attiraient le mépris de ces 
derniers(…)  ». L’auteur, le comte Claparède-Hallez, avocat 
la cour royale de Paris a fait l’objet d’une réponse de la part 
d’Henri Avigdor, Comte d’Acquaviva. «  Quelques vérités à 
Monsieur Théophile Hallez », Bureau des Archives Israélites, 
Paris, 1845.

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 146 

Des curiosités

-, Histoire du peuple juif depuis son retour de la captivité à 
Babylone jusqu’à la ruine de Jérusalem, par Mme De Witt, née 
Guizot, Michel Lévy Frères, Libraires éditeurs, A la Librairie 
nouvelle, Paris, 1867, 322 p. (CL. ?).
Henriette Elisabeth (1829-1908), romancière et essayiste, est 
la fille aînée de l’homme d’Etat protestant François Guizot 
(1787-1874). Epouse du sénateur Conrad De Witt, elle fut 
l’auteur d’une œuvre considérable à l’attention des enfants. 
Son ouvrage sur l’histoire du peuple juif est à considérer à 
l’époque comme franchement philosémite même s’il n’est 
pas dénué de poncifs sur l’antiquité et en particulier sur la 
question religieuse de l’élection du peuple juif.

Abbé Augustin Lémann, L’avenir de Jérusalem, Espérances et 
chimères (Réponse au Congrès Sioniste), Librairie Poussielgue, 
1901, 356 p. (CL.257). 
Frère jumeau de Joseph Lehmann, enfants juifs convertis au 
catholicisme en 1854, auteurs prolixes (150 ouvrages). Ces 
néophytes ne sont pas dénués de préjugés énormes à l’encontre 
de leurs anciens coreligionnaires.

Anatole Leroy-Beaulieu, Les Juifs et l’antisémitisme, Israël 
chez les Nations, Calmann-Levy éditeur, Paris, 1893, 441 p. 
(PB/CL. 218). 
Historien et essayiste français Anatole Leroy Beaulieu (1842-
1912) sera professeur d’histoire contemporaine et des affaires 
d’Orient à Sciences-Po et membre titulaire de l’Académie des 
sciences morales et politiques.

Edouard Demachy, Les Rothschild, une famille de financiers 
juifs au XIXe siècle, Deuxième série, 1ere partie, Paris, 1896, 
150 p. (CL. 4631).

Emile Vandervelde, Le Pays d’Israël. Un marxiste en Palestine, 
éditions Rieder, Paris, 1929, 259 p. Suivi de Dr Jeanne-Emile 
Vandervelde, Les œuvres d’assistance en Palestine juive (la carte 
de visite des auteurs collée sur la page de garde, est assortie 
d’une dédicace). (CL. 2888).

Rabi, L’affaire Finaly. Des faits- Des textes - Des dates, avec un 
message du cercle Intellectuel, éditions du Cercle Intellectuel 
pour le Rayonnement de la Pensée et Culture Juive, Marseille, 
1953, 77 p. (non inventorié).

m u s éOn



 	  147 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Goré O’Thouma, L’Esprit juif ou Les Juifs peints par eux-mêmes 
d’après le Talmud, Tulle, Paris, 1888, 260 p. (PB/CL. 2279). 
Auteur de la fin du XIXe siècle dont on ignore encore 
l’identité. Influencé par les travaux du religieux allemand 
Rohling (1838-1931) publiés à Bruxelles grâce au soutien de 
l’abbé de Lamarque. Comme le souligne Libon, ce sont 257 
citations tronquées extraites de différents traités du Talmud, 
qui servent de trame à ses accusations portées à l’encontre 
des Juifs et du judaïsme, par essence destinés et occupés à 
détruire les nations qui l’entourent. Le plus surprenant reste 
l’anonymat préservé depuis plus de deux siècles par cet auteur 
dont les travaux sont repris sans vergogne par différents sites 
internet d’extrême droite. 

-, L’art du commandement. Aphorismes, La Roue Solaire, P. 
Truyts éditeur, Bruxelles, 1943, 62 p. (CL. 3755). 
Rien ne se voit à la première lecture de la couverture ni même 
en feuilletant cet opuscule belge préfacé par Franz Briel qui 
s’exprime avec modération. Par contre un rapide examen de 
l’index des noms cités confronte des auteurs aussi différents 
qu’Empédocle d’Agrigente, Helvétius, Lavoisier, Stendhal, 
Gobineau, Hitler, Himmler, etc. Sous des aphorismes qui 
semblent anodins, l’auteur de cette complilation tente de 

traiter tant de la guerre que de ceux qui la souhaitent et de 
ceux qui la rejettent, sur fond de domination de l’un sur 
l’autre. L’auteur de la préface est connu pour avoir fait partie 
du réseau éditorial d’Ordre nouveau en créant, en 1943, 
avec Léon Van Huffel et René Baert les éditions de la Roue 
Solaire24.

-, Histoire anecdotique d’une famille régnante. Les Rothschild par 
Un petit Porteur de Fonds russe (première série), Publications 
de l’Argent, Paris, 1925 (CL.3465). 
Ouvrage anonyme, l’Argent se définissait comme une « revue des 
valeurs de placement », hebdomadaire paraissant le vendredi, 
fondé à Paris en 1894, rue de la Bourse, dans le deuxième 
arrondissement. 

Robert H. Ketels, Croix de Feu, Révision des Idées  ! et 
Souvenirs (1914-1951), Le Racisme Paneuropéen, 1953, 221 p. 
Publié en Belgique à compte d’auteur, l’auteur fait imprimer les 
principes fondamentaux du racisme paneuropéen (mars 1940) 
sur la 3e de couverture. (CL. 1021).

24	 M. FINCOEUR, Contribution à l’histoire de l’édition 
francophone belge sous l’occupation allemande (1940 – 1944), thèse 
de doctorat inédite, Université Libre de Bruxelles, 2006, 791 pages. 

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur



 	 148 

	 Enfin au sein du fonds Charles Libon se trouve aussi une 
série de disques vinyles 33 tours : un coffret de huit disques 
(diamètre 17,4 cm), comprenant les enregistrements exclusifs 
réalisés pour l’Anthologie sonore du folklore, et sous titrés 
« Israël », édités par la Librairie commerciale et artistique, sous 
le contrôle de la Société des auteurs, compositeurs et éditeurs 
de musique (SACEM). 

1A Cantilations bibliques : 
Va quitte ton pays (Genèse 12,1) ; Je suis le Seigneur (Nombres 
20,2)  : Ecoute Israël (Deutéronome 6,4)  ; Consolez-vous 
mon peuple (Isaïe 39,16) ; La vision d’Isaïe (Isaïe 2,1) ; Sur 
les fleuves de Babel (Psaume 137) ; Le cantique des cantiques 
(1,1) ; Lamentations sur Jérusalem (Lamentations de Jérémie 
1,1) – 
1B Prières et chants religieux : 
Accueillons le Sabbat (sépaharade)  ; Cantique de David, 
(psaume 20 / sépharade  ; Que Dieu soit glorifié/ Ygdal 
(sépharade) ; En quoi diffère cette nuit ? (ashkénaze) : Quand 
les portes de la miséricorde (sépharade)  ; Dieu puissant et 
redoutable El nora (Sépharade) ; Dieu est roi. Adonay melek 
(sépharade) ; Tous les vœux. Kol nidré. (FLM.001).

2A Chants et danses de pionniers : 
Levez vers Sion ; Chant du réveil ; C’était dans le champ ; Ô 
Monsieur Moïse / Hawadja Moussa; Réjouissons-nous / Hava 
naguila  ; Qu’il est bon d’être ensemble  ; L’espoir/ Hatikva-
Hymne national – 
2B Vous puiserez de l’eau / Mayim  ; Qui construira une 
maison à Tel Aviv ; La nuit est tombée / Rad Hallayla ; Ô les 
souliers / Hey Naalayim ; Horra Feu de camp / Medoura ; Ris, 
Ris de mes rêves / Sahak (FLM.002).

3A Chansons douces et chansons 
d’amour : 
Et peut-être / Veoulay ; Le grenadier / Ets Harimone ; Où est-
allé ton bien aimé ; L’amour de Hadassa (Myrte) – 
3B Le lac Kinnereth  ; Le Pipeau/ Hehahil  ; Le goût de la 
Manne ; Le moment du repos. (FLM.003).

4A Chants patriotiques et du retour  : 
Sortez, sortez / Tsena  ; Chant des troupes de choc  ; Ainsi 
périssent tes ennemis (Juges 5,31; N’aie crainte Jacob, mon 
messager ; Celui qui a dispersé Israël / Mezare Israel – 
4B Chants du retour et de l’espoir : 
à la maison/ Habbayta  ; Nous apportons la paix /Hevenou 
chalom  ; Nos corbeilles sur nos épaules  ; Le samovar / 
Hafindjane ; Si je t’oublie Jérusalem. (FLM.004).

5A Influences du folklore yddish et du 
folklore hassidique : 
Le Berger (Das Pashoukel)  ; à l’oiseau venu d’Orient (El 
hatsipor) ; Berceuse / Cha chtil : Rabbi Elimelekh ; Je suis la fête 
de Pourim /Ani Pourim – 
5B Ni jour ni nuit (Lo hahayom velo balaïla)  ; Ce que désire 
mon cœur (Elé hamda libbi) ; Chant hassidique/ Chir hassidi ; 
Car de Sion sortira la Loi (Ki mitzion). (FLM.005).

A. Netchvolodow, L’Empereur Nicolas II et les Juifs. Essais 
sur la Révolution russe dans ses rapports avec l’activité universelle 
du judaïsme contemporain. Les Juifs, étienne Chiron, Paris, 
(?), 405 p. Aleksander Dmitrievich  Netchvolodow  (1864 
-1938). Lieutenant-Général de l’Armée impériale Russe, 
Notable honoraire des Cosaques du Kouban, Traduction de I. 
M. Narischkina, 1924.

Cour Militaire de Belgique, Réflexions sur la répression 
des crimes contre la sûreté extérieure de l’état belge, Discours 
prononcé par M. Ganshof van der Meersch, Auditeur Général 
à l’audience solennelle du 17 septembre 1946 et dont la 
Cour a ordonné l’impression, Bruxelles, établissement émile 
Bruylant, Bruxelles, 1946, 85 p. (PB/CL. 1162).

Marcel Vauthier, 1940-1944, L’Université de Bruxelles sous 
l’occupation allemande, Bruxelles, Imp. Cock, 1944, 158 p. 
(CL. 1886).

	 Dans son tapuscrit, Charles Libon nous parle aussi 
d’ouvrages que nous ne retrouvons malheureusement pas dans 
le lot offert au Musée : entre autre les publications de Flavien 
Brenier, Joseph Copin, alias Copin-Abancelli, Urbain Gohier 
alias Degoulet, Godefroy Roisel, Adrien de Boisandré (1859-
1910) ancien élève de l’école des Chartes, François Bournand, 
le docteur Boudin (prix d’hygiène publique de 1846 !), l’abbé 
Charles Renaut et de tant d’autres.

m u s éOn



 	  149 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

6A Influence du folklore sépharade 
(Judéo-espagnol et oriental) : 
à une heure (A la una) ; Quand je vois une jolie fille (Quando 
veyo hija hermoza)  ; Bourgeons de paix (Nitsannei chalom)  ; 
Chanson douce (Hitragh’outh) – 
6B L’éternel bénira Israël (Mippi el)  ; Quand finit mon vin 
(Kikhloth yéni) ; Entre le Tigre et l’Euphrate (Ben n’har Prath 
ounhar Hidekel) ; Si j’étais un oiseau errant (Of noded) ; Dans la 
belle ville de Boccara (Be Boukhara hayafa). (FLM. 006).

7A Influence du folklore yéménite et du 
folklore arabe : 
Main douce (Yad Anouga) ; Je demanderai à Dieu (Elohim esh’ala) ; 
à l’aube (Im Hashatar)  ; Miracle des miracles (Haflé véhafèlé) –
7B Danse druze (Debka druzith) ; J’ai un jardin (Yesh li gan) ; 
La ronde des veilleurs (Hava netsé bimholath) ; Quelles sont 
belles les nuits de Canaan (Ma yafim hallléloth). (FLM.007).

8A Tendances et influences modernes  : 
La mort de Doudou (Doudou)  ; Allons vers le Sud (Hey 
Daroma)  ; Nous irons à pied (Hoppa Hey)  ; Force au Mont 
Sinaï (Moul Har Sinaï) –
8B Je suis la rose de Saron (Ani havatsèleth hasharon) ; Le chant 
du marché (Chir hashouk) ; Jérusalem d’or (Yéroushalayim shel 
Zahavi). (FLM.008).

	 Ce fonds est désormais catalogué sous la rubrique 
antisemitica et accessible aux lecteurs qui fréquentent 
notre institution. Il rejoint ainsi nos collections à côté des 
statuettes caricaturales en bois et autres objets curieux - chope 
à bière allemande -, et de nombreux livres anciens, livrets, 
brochures, affiches, tracts, cartes postales. Nous tenons à 
remercier Mademoiselle Dehlia Quack, dîplomée en histoire 
contemporaine (Bergische Universität Wuppertal), qui en 
tant que bénévole nous a aidé à inventorier ce fonds.

n° 4 - Décembre 2012Le fonds Charles Libon { par Philippe Pierret, conservateur

•



 	 150 

m u s éOn

Collection de la collégiale des Saints Michel et Gudule
© Institut Royal du Patrimoine artistique, Bruxelles



 	  151 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

  La profanation des hosties de Bruxelles 
de 1370 : 

présence, récurrence et persistance d’un 
mythe1

Philippe Pierret
Conservateur

	 Le hasard fait-il bien les choses? Probablement, et, bien 
que l’usage du vocable ‘hasard’ ne soit en rien utilisé par 
provocation, il convient de saluer pareille opportunité. 
Celle de pouvoir, grâce à l’abbé Jean-Luc Blanpain, homme-
orchestre de ce jubilé de la paroisse de Notre Dame de la 
Chapelle, évoquer une fois encore ce dramatique épisode de 
l’histoire de Bruxelles, de la vie des juifs dans la cité médiévale. 
Dramatique car il fut bien question, non pas de la naissance 
de la principale fête religieuse du pays, mais bien de la perte 
de vies humaines, ici à Bruxelles en 1370, là, dans plus de 
trente villes d’Europe, du XIIIe au XVIIe siècles.

	 Les rivalités religieuses, les querelles de pouvoir et les 
disputations judéo-chrétiennes de jadis auront conduit des 
hommes de robe et de foi, à torturer sans vergogne et à faire 
disparaître sur les bûchers d’autres hommes et d’autres femmes, 
qui n’avaient à l’évidence pour culpabilité que celle d’adhérer 
à une autre religion, à un culte différent2. Ce triste bilan nous 
est parvenu, malgré les initiatives récurrentes, réparties sur près 
de six siècles, tantôt personnelles, émanant d’un pape ou d’un 
évêque, tantôt collective, de la part de dignitaires ou de chefs 
d’état3. En Belgique, - après les lamentables querelles du XIXe siècle 

1	 Ce texte est une version remaniée de celui que nous avons 
présenté lors du colloque organisé par l’Eglise protestante, dans 
le cadre de l’exposition « Shoah » qui s’est tenue à Quaregnon du 
29/04/2003 au 15/05/2003 et de celui qui a été publié dans le cadre 
du 800e anniversaire de la paroisse de la Chapelle à Bruxelles grâce au 
concours de l’abbé Blanpain. Nous le remercions vivement de nous 
avoir inclus, avec notre collègue Daniel Dratwa, dans le programme 
des événements.
2	 Le grand érudit William Tyndale, ami d’Erasme, auteur de la 
traduction du Nouveau Testament en anglais est brûlé à Vilvoorde en 
1536 sur ordre de l’empereur Charles Quint. 
3	 Dès 1235, le pape Grégoire IX et ensuite le pape Innocent IV, 
en 1247, réfutaient toutes ces légendes, disculpaient les populations 
juives et condamnaient publiquement et sévèrement les auteurs de 
ces calomnies. 

survenues au moment où des membres de l’église s’apprêtaient 
à célébrer en procession le jubilé du 500e anniversaire -, il aura 
fallu attendre quatre-vingt-dix-huit années de plus pour que 
cette légende néfaste soit démentie et « rectifiée » officiellement 
par les plus hautes autorités ecclésiastiques du pays4.

	 à cette occasion, une plaque en bronze sera apposée 
dans le choeur de la cathédrale des Saints-Michel et Gudule 
en présence du primat de Belgique, le cardinal Suenens, de 
Paul Philippson, président du Consistoire central israélite de 
Belgique et du grand-rabbin de Bruxelles, Robert Dreyfus. En 
1370 la communauté juive de Bruxelles a été accusée de profanation 
du Saint-Sacrement et punie pour ce motif. Le vendredi saint 
1370 à la Synagogue, des Juifs auraient transpercé de poignards 
des hosties dérobées dans une chapelle. Du sang aurait coulé de ces 
hosties. En 1968, dans l’esprit du deuxième concile du Vatican, les 
autorités diocésaines de l’archevêché de Malines-Bruxelles, après 
avoir pris connaissance des recherches historiques sur le sujet, ont 
attiré l’attention sur le caractère tendancieux des accusations et 
sur la présentation légendaire du miracle. Cette contribution 
se propose de retracer brièvement l’histoire de ce récit 
légendaire dans la diachronie. D’en examiner l’iconographie 
particulièrement soutenue et qui se reflète dans des oeuvres 
(monuments, pièces littéraires, ouvrages d’architectonique 
« arc de triomphe », peintures, vitraux, gravures, tapisseries, 
médailles, cartes postales), constituant aujourd’hui un corpus 
d’étude non négligeable, tant pour l’historien de l’art que pour le 
sociologue ou l’historien des mentalités5. Certains chercheurs 

4	 La dernière accusation de profanation d’hosties aurait été faite à 
l’encontre des juifs, en 1836, dans la ville de Bislad (Roumanie). Cf. I . 
LOEB, La Situation des Israélites en Turquie, en Serbie, et en Roumanie, 
Paris, 1877.
5	 Bien que la majorité des œuvres peintes ou sculptées étaient 
destinées à figurer dans la chapelle dédiée spécialement au Saint 
sacrement, il existe aussi un splendide retable de Jansz Claes (XVIe 
siècle) représentant deux profanations. Cf. Musée de la Maison du Roi 
à Bruxelles. 

Collection de la collégiale des Saints Michel et Gudule
© Institut Royal du Patrimoine artistique, Bruxelles



 	 152 

Ba

ont même voulu voir dans les gravures réalisées sur le thème 
de la profanation de Bruxelles de de Cafmeyer les origines de 
la bande dessinée antisémite6.

	 Notre intention n’est donc pas de reprendre ici tous 
les développements scientifiques des auteurs d’hier et 
d’aujourd’hui qui ont fait couler comme l’a si bien dit Léon 
Poliakov des «  flots d’encre qui précédèrent ou qui suivirent 
les flots de sang »7. Parmi les chroniqueurs, historiens et 
spécialistes, de la question des hosties profannées, on 
retiendra plus particulièrement l’étude du Pr Luc Dequeker8, 
qui a rassemblé une bibliographie exhaustive du sujet et de 
son contexte, mais aussi les travaux d’Anne Van Ypersele de 
Strihou9 sur le mobilier de la collégiale. Il est à remarquer que 
les autorités ecclésiastiques ont eu l’initiative de publier le texte 
du professeur Dequeker (2000) qui a le mérite de résumer 
l’affaire en la situant dans son contexte, levant toute ambiguïté, 
contrairement au texte de la plaque apposée en 1977.

6	 D. PASAMONIK, « Antijudaïsme aux origines de la bande 
dessinées belge », in Antisémythes, l’image des juifs entre culture et 
politique (1848-1939), dir. M.-A, MATARD-BONUCCI, Paris, 
2005. L’auteur considère, à tort, que le livre du chanoine de 
Cafmeyer est le premier récit illustré. Celui d’Etienne Ydens est 
antérieur de plus d’un siècle et contient neuf gravures sur le sujet.
7	 L. POLIAKOV, Histoire de l’antisémitisme Du Christ aux juifs 
de Cour, vol. 2, Paris, 1961, p. X.
8	 L. DEQUEKER, Het sacrament van mirakel. Jodenhaat in de 
Mideleeuwen, Louvain, 2000.
9	 A. VAN YPERSELE DE STRIHOU, Le trésor de la 
cathédrale des Saints Michel et Gudule à Bruxelles, Bruxelles, 2000.

	 Dans un souci d’éducation et de préservation de la 
mémoire, le Musée Juif de Belgique collectionne depuis près 
de vingt ans des ouvrages et des oeuvres d’art en rapport avec 
cette légende. Nous souhaitons, conformément à l’éthique de 
notre charte muséale présenter les principaux aspects de ce 
récit mythique pour expliquer au public que les temps de crise 
ou de tensions internationales ont trop souvent fait ressurgir 
les accusations de meurtre rituel, d’empoisonnement, de 
profanation d’objets religieux du culte majoritaire, véhiculant 
au passage les haines séculaires à l’égard des juifs mais aussi à 
l’égard d’autres minorités10.

	 Parmi les trois principaux ouvrages datant respectivement 
des XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles, soutenant virulemment 
ou démontant méthodiquement le miracle, citons celui de 
Bruxelles de 1605, du chanoine Estienne Ydens, « Histoire du S. 
Sacrement de Miracle. Enrichy des Figures », richement illustré ; 
celui de de Cafmeyer, intitulé « Vénérable histoire du Très-
Saint-Sacrement de Miracle » traduit en français par George De 
Backer, Bruxelles, 1720-1735, ou encore celui de Dom Liber, 
alias Charles Potvin, « Le faux miracle du Saint-Sacrement à 
Bruxelles », Bruxelles (1874)11. Ce sont ces trois ouvrages qui 

10	 Rappelons l’étonnant parallèle à propos de la présence 
des moines français en Chine au XIXe siècle, accusés en tant que 
minorité de commettre des crimes rituels, en recueillant des 
« enfants pour leur arracher les yeux et le cœur pour en faire des 
philtres », A. LEROY-BEAULIEU, Les Juifs et l’antisémitisme, Israël 
chez les Nations, Paris, 1894, p. 43. 
11	É crivain belge de langue française né à Mons en 1818, 
décédé à Bruxelles en 1902. Poète, auteur dramatique, journaliste, 
il représente cette génération qui tenta de doter la Belgique d’une 
« littérature nationale ».

m u s éOn



 	  153 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

ont servi de sources documentaire et iconographique pour 
étayer notre réflexion. Pour ce qui concerne l’iconographie 
en particulier, on se référera aux deux ouvrages richement 
illustrés des chanoines Etienne Ydens12 et Pierre de Cafmeyer13 
cités supra. Notons que le second, postérieur de cent quinze 
ans est enflé d’un antijudaïsme religieux et racial obvie. La 
représentation du juif dans les gravures diffèrent à cet égard 
considérablement de l’ouvrage d’Ydens. Cette contribution 
est aussi l’occasion de rappeler les courants contradictoires 
au sein du clergé catholique en ce XVIIIe siècle, période de 
réadmission des juifs dans nos régions, en rappelant l’action 
du franciscain Ganganelli, futur pape Clément XIV, qui dans 
son mémoire conclut à l’inanité de l’accusation de crime rituel 
survenu dans la ville de Iampol (1756), en Pologne.

12	 E. YDENS, Histoire du S. Sacrement de Miracle. Enrichy des 
Figures, Bruxelles, 1670. Il existe une première édition datant de 
1605. 
13	 Ouvrage, incohérent dans sa pagination, imprimé à Bruxelles 
chez Georges de Backer en 1720, composé de 50 pages au format 
42 x 24,5 cm. suivi d’une première suite de 36 pages, d’une 
seconde suite à l’occasion du jubilé de 1735. 

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

© Photographie de Ph. Pierret

Gravures extraites de l’ouvrage de de Cafmeyer, 
Bruxelles, 1720
© Collection du Musée Juif de Belgique



 	 154 

	 On voit que les éléments essentiels à la propagation de 
récits légendaires sont en place, dès le milieu du XIIe siècle: 
l’acte sacrilège et la transformation de l’hostie en chair vivante 
(le miracle). Les meilleurs spécialistes de la question ont affirmé 
à ce propos que l’origine de cette antique fable, déjà consignée 
chez Grégoire de Tours, serait orientale, venue d’Antioche 
ou de Beyrouth par le truchement des croisés16. Malgré les 
interventions et les résultats de la docte commission d’experts 
chrétiens et de juifs convertis mandatés par l’empereur Frédéric 
II, stipulant formellement qu’« il ne se trouvait rien, ni dans 
l’Ancien Testament, ni dans les ordonnances juives appelées 
Talmud, dont on aurait pu conclure que les juifs étaient 
avides de sang humain », ils furent pourtant régulièrement 
molestés, pourchassés, exécutés dans toute l’Europe. Le saint 
siège lui-même, en la personne d’Innocent IV souhaita mettre 
un terme à ces calomnies promulguant en 1247 une bulle au 
texte univoque! : « Bien que les Saintes écritures enseignent aux 
juifs “tu ne tueras point” et leur interdisent à Pâques de toucher 
tout cadavre, on les accuse à tort de se partager les cœur d’un 
enfant assassiné en prétendant que cela leur est prescrit par leur 
lois, tandis que cela y est résolument contraire. Trouve t-on un 
cadavre quelque part, c’est à eux qu’on impute méchamment le 
meurtre. 
On les persécute en prenant pour prétexte ces fables, ou d’autres 
toutes pareilles, et contrairement aux privilèges qui leur sont 
accordés par le Saint-Siège apostolique, sans procès et sans 

16	 L. POLIAKOV, op. cit., vol. 1, p. 76.

Le contexte : vie juive dans nos régions

	 Si, comme le souligne Poliakov «  tout concourt à faire 
de l’Allemagne le pays d’élection de l’antisémitisme  », en 
témoigne la première accusation de profanation à Belitz, en 
1243, plaçant Bruxelles au 11e rang dans cette chronologie 
meurtrière14, nous sommes frappés par les similitudes de la 
chronique du Liégeois Jean d’Outremeuse (1338-1400) qui 
rappelle qu’en 1150 eut lieu le miracle suivant15 : « (…) Il 
arriva à Cologne que le fils d’un juif qui était converti alla le 
jour de Pâques à l’église pour prendre le corps de Dieu ainsi 
que les autres ; il le mit dans sa bouche et le porta en hâte à 
sa maison;mais quand il rentra de l’église, il prit peur et se 
troubla : il fit une fosse dans la terre et l’ensevelit dedans; mais
un prêtre survint, ouvrit la fosse et y trouva la forme d’un 
enfant, qu’il voulut porter à l’église ; mais il vint du ciel une 
grande lumière, l’enfant fut enlevé des mains du prêtre et 
porté au ciel ».

14	 Après Belitz, Paris, 1290 ; Laa (Autriche), 1294 ; Röttingen, 
1298 ; Korneuburg, 1298 ; Ratisbonne, 1299 ; Saint-Pälten, 1306; 
Cracovie, 1325 ; Güstrow, 1337 ; Deggendorf, 1338 ; Pulak, 
1338 ; Enghien (Bruxelles), 1370 ; Prague, 1388, Pösen, 1399 ; 
Glogau, 1401; Ségovie 1410; Ems, 1420; Breslau, 1453 ; Passau, 
1478 ; Sternberg, 1492 ; Berlin, 1510, Mittelberg (Alsace), 1514 ; 
Sochaczew (Pologne), 1558. Cf. J. JACOBS, “Desecration of host”, 
Jewish Encyclopedia, vol.VI, New York, 904, pp. 481-484. 
15	 Jean d’Outremeuse, Extrait de Ly Myreur des Histors, 
Bruxelles 1864, vol. IV, p. 403, Cf. L. POLIAKOV,
op. cit., vol. 1, p. 75.

m u s éOn

Stèle de Dame Rébecca, Tirlemont, 1255/ 56, Collection des Musées Royaux d’Art et d’Histoire, Bruxelles
© Photographie de Ph. Pierret



 	  155 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

instruction régulière, en dérision de toute justice, on les dépouille 
de tous leurs biens, on les affame, on les incarcère et on les torture, 
de sorte que leur destin est pire que celui de leurs pères en Egypte 
(…)17 ».

	 Mais le mal avait pris racine, et la fable de meurtre 
rituel, tantôt transposée, tantôt réutilisée en profanation 
d’hosties est progressivement récupérée comme justification 
du massacre des populations juives, initié par les croisés, et 
relayé par certains courants populaires et religieux. L’édifice 
monolithique de la chrétienté médiévale commençant à 
s’effriter, il laisse apparaître des nouveaux courants parmi le 
peuple, classe majoritaire mais ne disposant que de peu de 
droits. Gravées désormais dans l’imagination populaire, ces 
accusations allaient être sans cesse ravivées par le biais de 
différents cultes, processions, pèlerinages, canonisations 
auxquels la communauté des chrétiens du Brabant médiéval 
et moderne n’échappera malheureusement pas! Paraphrasant 
Léon Poliakov dans sa magistrale histoire de l’antisémitisme, 
le XIVe siècle fut sans aucun doute le siècle européen le plus 
fertile en crises et catastrophes de tout genre. Les famines sans 
commune mesure de 1315, de 1320 serviront de prétexte à 
la croisade des Pastoureaux, grands pourfendeurs de juifs. La 
peste de 1347 sera également un facteur accélérateur de la 
destruction des juifs d’Europe.

	 Confirmant ce qu’Henri Pirenne avait déjà énoncé, les 
historiens actuels s’accordent généralement à dire que nos 
régions ne comptèrent aucun établissement juif important 
avant le XIIIe siècle. Certes il y eut bien quelques familles juives 
établies dès le haut moyen-âge dans les villes de Tournai, Huy 
et Liège, mais les sources concernant ces établissements sont 
sujettes à caution. Leur présence en Flandre est, elle aussi, 
controversée. à Cologne, entre 1200 et 1235 apparaît un juif 
qui venait de Jodoigne. On cite aussi la jeune juive Rachel de 
Louvain convertie contre son gré qui nous révèle la présence 
de plusieurs familles juives dès 1220. Une rue des Juifs est 
citée à Tirlemont en 123218. Une stèle funéraire, un crâne et 
un tibia ont été retrouvés en 1876 dans le verger de l’hôpital 
de Tirlemont. Il s’agissait de Dame Rebecca épouse de Moïse, 
décédée en 1255-1256. à Léau, non loin de là, des juifs sont 
signalés en 1253. On sait par ailleurs que le duc Henri III leur 
réserve une place dans son testament, ce dernier souhaite les 
chasser avec les Cahorsins de la terre de Brabant.
Cette présence semble correspondre aux passages et à 
l’établissement de marchands accompagnés de leur famille le 
long du grand axe commercial Cologne-Bruges. 

	 Une des plus anciennes mentions de la présence juive à 
Bruxelles concerne un acte émanant du chapitre d’Anderlecht, 
daté de 1195. Celui-ci fait apparaître la signature d’un certain 
Meiro, témoin d’une transaction commerciale. En 1267, nous 
voyons des juifs établis à Bruxelles. Cette fois, la toponymie à ce 

17	 E. BERGER, Les registres d’Innocent IV, Paris, 1884, p. 403.
18	 Ph. PIERRET, G. SILVAIN, Une mémoire de papier. Images 
de la vie juive en Belgique. Cartes postales XIXe-XXe siècles, Bruxelles, 
2009.

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

Pentateuque dit de Bruxelles, le scribe Isaac Ben Elisha (colophon du XVIe siècle),
Manuscrit Lévy, 19, fol. 625.
© Staats und Univeristätsbibliothek, Hambourg (D)



 	 156 

chronologiquement les différentes accusations de profanations 
d’hosties.
	 De l’anti-judaïsme médiéval dans nos régions l’on 
retiendra principalement les incidents survenus à Bruxelles, 
sous les Ducs de Brabant. La communauté juive de Bruxelles 
va connaître une commotion sans précédent à la suite d’une 
accusation de vol et de prétendue profanation d’espèces 
consacrées. Le chef de la communauté de Bruxelles résidant 
alors à Enghien (Hainaut) un certain « Jonathas » banquier 
de son état et docteur de la loy, sa femme et son fils Abraham 
sont impliqués pour outrage aux espèces consacrées, selon un 
scénario identique à la version parisienne de 1290 que nous 
évoquerons plus loin (une dizaine de variantes répertoriées!). 
Jonathas aurait sollicité un juif converti, Jean de Louvain, 
demeurant à Bruxelles pour dérober des hosties à l’église 
Sainte-Catherine contre soixante moutons d’or. Assassiné 
dans son jardin à Enghien en présence de son fils, pour les 
uns, dans un jardin situé hors la ville pour les autres. La veuve 
de Jonathas remit le ciboire contenant les hosties aux juifs 
de la communauté de Bruxelles, et le vendredi saint de l’an 
1370, les coreligionnaires de Jonathas auraient poignardé les 
hosties qui se seraient mises à saigner à grands flots. Les juifs 

sujet est relativement précise : « le marais des juifs » est signalé 
en 1337, la « rue des juifs » en 1338, « l’escaliers des juifs », situé 
entre la rue de Terarken et la rue des Sols, au pied de l’hôtel 
Ravenstein, en 1346, le « pont des juifs » sur la Senne, quelques 
années plus tard. De ces différents lieux de résidence on a 
chronologiquement déduit que les juifs habitaient à l’origine 
du côté de l’île Saint-Géry, à proximité du premier castrum 
ducal. Lorsque la cour déménage au Coudenberg, on observe 
l’installation des familles juives dans le même quartier afin de 
continuer à jouir de la protection accordée par le duc. Pour la 
période qui précède les événements de 1370 nous disposons de 
sources fiscales quant à la présence des juifs dans le duché de 
Brabant. En effet, les comptes de Godefroy de la Tour receveur 
général du duc de Brabant font état d’une liste de contribuables 
juifs résidant dans le duché. Cela ne signifie pas pour autant que 
ces juifs étaient nombreux à cette époque comme le souligne 
Placide Lefèvre19. Mentionnons que ce dernier se sert de 
nombreux récits d’auteurs tels que ceux d’Herman Schedelius 
(XVe siècle) et de Laurent Surius (XVIe siècle) pour répertorier 

19	 P. LEFEVRE, « La valeur historique d’une enquête 
épiscopale sur le miracle eucharistique de Bruxelles », Revue 
Ecclésiastique, t. XXVIII, n°2, Louvain, 1932.

m u s éOn

Cours de l’hôtel particulier de la famille Ravenstein. Cette 
parcelle aurait abrité au XIVe siècle, selon Henne et Wauters, 
la synagogue de Bruxelles.
© Collection Gérard et Oilivier Silvain

« L’escalier des Juifs ». © Photographie de Ph. Pierret



 	  157 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

se sentant menacés confient les hosties à une Catherine, juive 
convertie, pour les faire transporter à Cologne. Mais celle-ci 
prise de remords dénonce cette action auprès du curé de sa 
paroisse. Pierre Van Eede, curé de Notre Dame de la Chapelle 
est dès lors considéré comme le premier à annoncer le miracle 
du saignement, et compte bien conserver et exploiter cette 
aubaine20. Son collègue du chapitre de Sainte-Gudule ne 
l’entend pas de cette manière et revendique la possession des 
hosties au nom de sa suprématie sur les chapelles de la ville21. 
Les juifs sont arrêtés, enfermés à la Steenpoort, exposés sur la 
Grand-Place, torturés avec des « pincettes ardentes » tout au 
long d’un itinéraire qui les mènent à la Grosse Tour, au lieu-
dit Wollendries-Thoren, à Bruxelles que l’on peut situer entre 
les portes de Hal et de Namur21, pour y être attachés à des 
poteaux et brûlés vifs la veille de l’Ascension 1370. Les juifs 
auraient, depuis cette profanation, été bannis définitivement 
de nos régions en guise de représailles et ne seraient réapparus 
qu’au milieu du XVIIIe siècle22. Cet édit n’a en réalité jamais 
été appliqué.

20	 A. VAN YPERSELE DE STRIHOU, op. cit., p. 14.
21	 La charte de l’évêque de Cambrai du 4 juin 1370 somme le 
curé de remettre au chapitre de Sainte-Gudule deux des hosties sous 
peine d’excommunication. J. STENGERS, op. cit., p. 136. 
22	 Sur la question des profanations d’hosties à Bruxelles 
voir F. E, de REIFFENBERG, Nouvelles Archives historiques 
des Pays-Bas, p. 312. Mais surtout l’exhaustif travail de sources 
de J. STENGERS, Les Juifs dans les Pays-Bas au Moyen Âge, 
Bruxelles, Mémoire in -8° de l’Académie Royale de Belgique, 
Classe des Lettres et des Sciences Morales et Politiques, (XLV-2), 
Bruxelles, Palais des Académies, 1950, pp. 25-27 ; 133-147 ; et L. 
POLIAKOV, Histoire de l’antisémitisme Du Christ aux juifs de Cour, 
t. 1, Paris, 1955, p. 79.

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

Gravures extraites du livre d’étienne Ydens, Bruxelles, 1605
© Collection de la Bibliothèque Royale de Belgique



relique dans l’église St-Jean-de-Grève jusqu’à la Révolution. 
Pour la version bruxelloise, soit quatre-vingt années après 
la parisienne, l’historien Luc Dequeker a mis au jour dans 
son ouvrage un fait capital pour la compréhension du motif 
d’une telle invention, à savoir, que sévissait à l’époque, d’une 
part une lutte acharnée entre le chapitre de Sainte-Gudule 
et le prêtre de l’église de Notre Dame de la Chapelle pour la 
détention des hosties. D’autre part, qu’un scandale financier 
imputé à deux ecclésiastiques de Sainte-Gudule avait éclaté au 
grand jour. Ceux-ci avaient été mis en cause pour avoir placé 
de l’argent en dépôt chez des juifs de la ville. Les juifs furent 
accusés du vol des espèces permettant ainsi à ces chrétiens 
malintentionnés de camoufler des pratiques lucratives. Le 
regretté médiéviste Jean Stengers rappelle que, dès le XIIe 
siècle, les juifs avaient été soupçonnés de détruire des images 
du Christ, en Espagne et en France. Ce crime devint même le 
sujet de toute une littérature dite « recueils de miracles de la 
Vierge ». Depuis le XIe siècle la croyance à la présence réelle 
du Christ dans les espèces consacrées s’était généralisée dans 

Juif-Errant, Notes et idées touchant l’histoire de ces deux traditions, 
Bruxelles, 1845, pp. 30-31. L. SIGAL-KLAGSBALD (sous la 
dir.), Le Juif Errant. Un Témoin du Temps, catalogue de l’exposition 
au Musée d’Art et d’Histoire du judaïsme, 26/10/2001 au 
24/02/2002, Paris, 240 p. 

Etrange similitude

	 La plus ancienne version, après l’allemande de Belitz, mais 
certainement la plus intrigante, étant donné la similitude 
avec celle de Bruxelles, est la version parisienne de 1290 dans 
laquelle une jeune femme avait, pour la somme de trente sous, 
accepté de troquer une hostie contre des gages. Jonathas « le 
Juif » aurait percé une hostie qui se mit à saigner sans que cela 
ne l’émeuve, qu’il fit ensuite brûler et bouillir, mais sans succès. 
Dénoncé par son fils, qui alerte le curé de Saint-Jean-en-Grève, 
Jonathas est arrêté. Après une tentative de conversion, proposée 
par l’évêque de Paris, il est brûlé vif. Le canevas littéraire de 
la légende du miracle des hosties était scellé. Le bâtiment de 
Jonathas ainsi « consacré » devint successivement: la Maison 
des Miracles où Dieu fut bouilli (XIVe s.); la Chapelle des 
Miracles; l’église des Billettes (XVIIe s.) et enfin le Couvent 
des Carmes réformés de l’observance de Rennes, avant d’être 
concédé aux Protestants de la confession d’Augsbourg en 
181223. L’hostie miraculeuse aurait été conservée comme une 

23	 Voir à ce sujet, G. NAHON, « Les juifs de Paris à la veille de 
l’expulsion de 1306 » dans J. KERHERVE et A. RIGAUDIERE, 
éd., Finances, pouvoirs et mémoire, recueil d’hommages à Jean Favier, 
Paris, 1999, pp. 27-40. S. A. DULAURE, Histoire de Paris, t. 
III, Paris, 1826, pp. 76-83. Cf. Dr COREMANS, La licorne et le 

 	 158 

m u s éOn



l’église d’Occident. Et comme Léon Poliakov le souligne, on 
passa tout naturellement du dogme de la présence réelle à la 
vénération de l’hostie. à partir du XIIIe siècle, la vénération 
du Saint-Sacrement constitue alors un des traits majeurs de la 
piété chrétienne.

	 Pour ce qui concerne le prétendu miracle, soit le phénomène 
des traces de sang, c’est le chimiste allemand Ehrenberg 
qui le premier, en 1848, s’aperçut que certaines bactéries 
se développant sur des produits farineux conservés dans 
l’obscurité produisaient des taches rougeâtres, ressemblant à 
s’y méprendre à du sang séché. Les scientifiques donnèrent 
le nom de micrococcus prodigiosus à ce champignon. On sait 
plus exactement aujourd’hui qu’il s’agit soit d’une bactérie du 
nom de serratia marcescens qui après incubation durant trois 
jours conduit à une coloration rougeâtre du support infecté, 
soit du serratia plymuthica ou serratia rubidea qui secrète un 
pigment insoluble dans l’eau, non diffusible, aussi appelé 
prodigiosine24. Ce qui fit dire au scientifique Scheurlen en 
1896 (cité par Isenberg en 1994) que « ce saprophyte a tué 
beaucoup plus de gens que certaines bactéries pathogènes ».

24	 J.-F. EUZEBY, Dictionnaire de parasitologie médicale et 
vétérinaire, Paris, 2004.

 	  159 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

Vitraux de la collégiale des Saints Michel et Gudule à Bruxelles
© Photographie de Ph. Pierret



 	 160 

Rappel d’une légende séculaire

	 Les récits et accusations de sacrilèges et de crimes rituels 
vont se poursuivre sans encombres jusqu’à la toute fin du 
XVIIIe siècle. Mais cette époque d’ouverture des esprits et des 
changements de mentalités et bouleversements sociaux est 
aussi l’époque où Voltaire, moins connu pour ses propos peu 
flatteurs à l’égard des juifs, prétend avoir entendu, à la fin de 
sa longue vie, ces rimes chantées à Bruxelles :
 
Gaudissons-nous, bons-chrétiens, au supplice
Du vilain juif appelé Jonathan,
Qui sur l’autel a, par grande malice,
Assassiné le Très-Saint-Sacrement25.

	 Son Dictionnaire philosophique, réédité et diffusé à des 
dizaines de milliers d’exemplaires, contribue à faire ressurgir 
tout au long du XIXe siècle les stéréotypes antijuifs d’autrefois. 
C’est l’aussi l’époque où le converti Michaël Néophyte publie 
en Pologne en 1716 ses Révélations des rites juifs devant Dieu 
et devant le monde 26. Comme le souligne Michaël Graetz, 
ce rappel de la légende est capital pour comprendre la 
réapparition de l’antijudaïsme. 

Le XIXe siècle

	 Elevées au rang de relique nationale symbolisant le triomphe 
sur les hérétiques par les archiducs Albert et Isabelle, les hosties 
devinrent un sujet de vénération qui devait se poursuivre sous 
la monarchie de Léopold I, premier roi des Belges. On ne 
manquera pas de souligner à cet égard le rôle contradictoire 
du monarque d’obédience protestante, proche des milieux 
maçonniques, et à la fois proche des communautés juives, 
n’hésitant pas à encourager largement le remplacement des 
vitraux de la cathédrale représentant avec des détails d’une 
rare violence le percement des hosties à l’aide de dagues.

	 En 1861, le doyen de l’église de Sainte-Gudule conçut 
le projet de relancer l’ancienne confrérie sous les auspices de 
l’archevêché de Malines27. Un comité organisateur secondé 
par des associations paroissiales décida de monter une 
manifestation à grand spectacle, cavalcade et procession28. La 

25	 Cf. Commentaire historique sur l’auteur de la Henriade, éd. 
Desoer, VIII, p. 985 ; cité par F. E, de REIFFENBERG, op. cit., t. 
VI, p. 381. 
26	 Cf. M. GRAETZ, Les Juifs en France au XIXe siècle. De la 
Révolution française à l’Alliance israélite universelle, (trad. S. Malka), 
Paris, 1989, p. 236.
27	 C’est le mythe du meurtre rituel qui est le sujet de La 
Méchanceté juive publiée à Lwow en 1760 par le chanoine 
Pikoulski, reprenant intégralement le texte de M. Néophyte. Cf. L. 
POLIAKOV, Histoire de l’antisémitisme du Christ aux Juifs de cour, 
t. 1, Paris, 1955, p. 341. 
28	 Dom Liber, Le Faux Miracle du Saint Sacrement à Bruxelles, 
Bruxelles, 1874, p. 6. En réalité, il y eut deux sortes de jubilés :
l’un consistait à rappeler le prétendu miracle de 1370, il était fêté 
tous les soixante-dix ans de chaque siècle, l’autre célébrait la 
délivrance de Bruxelles du joug espagnol (victoire du duc de Parme 
en 1585) et la translation des reliques en l’église Sainte Gudule la 

Procession de 1870 commémorant le 500e anniversaire du 
prétendu miracle n’eut jamais lieu étant donné l’opposition 
soulevée par les milieux libéraux bruxellois, notamment 
Janson, Buls, Fontainas, Vanderkinderen. En effet ces derniers 
remettaient complètement en question la culpabilité des juifs. 

	 Cela n’empêcha pas les différentes confréries et comités 
de patronage adeptes du jubilé de faire frapper des médailles 
et jetons représentant le martyr mérité des juifs dénudés, 
suspendus par les bras au dessus des flammes. Mais ce qui 
est intéressant de noter c’est que ce ne fut pas la première 
opposition. La dernière avait eut lieu en 1785. A l’époque, 
le gouvernement de Joseph II s’était opposé en termes 
« méprisables et menaçans » à la publication d’une dissertation 
historique du Père Navez sur les hosties miraculeuses. Le livre 
ne parut que cinq ans plus tard, au moment de la Révolution 
de Brabant. L’opposition devait se faire sentir aussi de manière 
scientifique par la publication de différentes études sur le sujet. 
Des erreurs de lecture venaient ébranler pour la première fois 
les élucubrations parvenues jusqu’à ce jour. Inutile de dire 
que ces tentatives de démanteler le récit mythique ne furent 
pas très bien reçues. L’amalgame avec les «  réfractaires  » de 
la religion catholique fut rapidement fait. La Maçonnerie, la 
Libre-pensée et l’Internationale furent accusées d’imiter les 
juifs, soit de voler des hosties et de les poignarder. Calomnies 
et insultes étaient légion dans la presse à telle enseigne que les 
propos de l’abbé De Bruyn, auteur d’une brochure diffamante 
et calomnieuse furent portés en justice et condamnés. 

	 Il faudra attendre la Première Guerre mondiale pour 
que cet épisode dramatique ne soit plus commémoré ni 
vénéré. Nonobstant, on peut aujourd’hui encore se poser 
la question de savoir comment lutter efficacement contre 
les réminiscences d’une légende d’une telle ampleur qui a 
su utiliser la religion, mais aussi les arts sacrés et populaires 
pour « immortaliser » le prétendu miracle et forger les âmes et 
consciences de générations entières de chrétiens.

Récurrence et persistance : l’art au service d’un mythe

	 Il nous paraît difficile de ne pas évoquer l’œuvre artistique 
la plus connue sur le sujet à savoir la célèbre prédelle de 
Paolo Ucello, aujourd’hui exposée à la Galleria Nazionale 
delle Marche, Urbino. œuvre étudiée et commentée par 
des dizaines d’auteurs29, tant au niveau de la perspective 
particulière qu’au niveau de la qualité artistique de l’oeuvre. 
Rares sont ceux qui ont examiné le tableau avec un regard 
mixte tel que celui que nous propose Jean Louis Schefer dans 
ce qui peut être considéré comme la plus récente étude sur 
l’histoire de la profanation d’hosties. Il apporte un éclairage 
singulier sur la fiction théologique de cette représentation, 
parangon de l’iconographie médiévale et moderne. La richesse 
des sources utilisées, son analyse du « découpage anthologique 

même année.
29	 L’étude approfondie de l’hostie profanée de Jean Louis 
Schefer apporte un éclairage singulier sur la fiction théologique et 
consacre seize pages à la trame du récit qui fera office de parangon 
pour toute l’iconographie médiévale et moderne. 

m u s éOn



 	  161 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

de l’histoire » et le parallélisme établi entre les espèces, l’hostie 
et la monnaie, rendent la lecture particulièrement prenante 
d’un récit qui reste somme toute assez énigmatique pour ne 
pas dire totalement invraisemblable30.

	 La prédelle d’Ucello a été réalisée sur le « scénario » de 
la profanation parisienne de 1290 (Les Billettes), dont 
découlera fidèlement la version bruxelloise, quatre-vingts 
ans plus tard. Calquée en tous points, les plagiaires du XIVe 
siècle n’ont même pas pris soin de renommer les personnages 
principaux. L’histoire de Jonathas d’Enghien, chef de la 
communauté de Bruxelles, se déplaçant au XIVe siècle en 
diligence, entre sa résidence contadine et la synagogue pour 
ses activités citadines, constitue un tissu d’invraisemblances et 
d’anachronismes grossiers.
 
	 Ce qui nous importe avant tout c’est la représentation 
du juif dans la société au travers des âges. Les visages, les 
habits, les attitudes, les postures, reflets fidèles de l’image 
que la société chrétienne se fait de son voisin hérétique est 
à l’origine du récit (XIVe siècle) pratiquement exempt de 
laideur et de méchanceté. Les représentations sont plutôt 
flatteuses: personnages semblables aux patriciens chrétiens, 
les intérieurs bourgeois de la maison, témoignent clairement 
du degré d’intégration des communautés, qui en Italie, qui 
dans les Flandres. Il en sera ainsi jusqu’au XVIIe siècle si l’on 
se réfère aux belles gravure publiées dans le livre du curé de 
Tongres, Estienne Ydens, où là encore les juifs sont représentés 
avec belle allure et distinction. Hormis leur tenue quelque 
peu “orientalisante”, tête coiffée de turbans, on croirait voir 
d’opulents marchands luthériens, originaires des Pays-Bas. 
Point de regards torves, de nez crochus, de comportement 
hystériques lors des railleries si ce n’est un crachat produit sur 
la table où se trouve le pain consacré.
 
	 L’absence de sang dans l’épisode du prétendu percement des 
hosties mérite d’être soulignée. Contrairement aux obsessions 
de de Cafmeyer, un siècle plus tard, qui focalise son attention 
sur les quantités de sang répandues, et prétendument relatées 
dans les différents récits connus de l’auteur. Des traces de sang 
on passe sans ambages aux saignements, pour finir en flots 
et en éclaboussures! De la même manière, les plus anciens 
vitraux de la collégiale, financés par Charles Quint (XVIe 
siècle), et dont quatre subsistent aujourd’hui, ceux dédiés 
aux frères et sœurs de l’empereur, ne comportent pas de juifs 
hideux, aux visages déformés par la cruauté déployée. Pas plus 
de scènes effrayantes, à l’exception de celle ou la violence se 
déploie sur Jonathas lors de son exécution sommaire, en son 
jardin d’Enghien. Il en va tout autrement des présentations 
du XVIIIe siècles, qui nous donnent à voir des personnages 
monstrueux, grimaçant, se comportant comme des possédés 
et destinés à effrayer la population tant par leur physique 
que par leurs agissements. Le comble semble atteint dans 

30	 J. L. SCHEFER, L’hostie profanée. Histoire d’une fiction 
théologique, Paris, 1998. (552 p. avec illustrations). Pour les détails 
techniques, noms des auteurs et mesures des oeuvres, des tableaux, 
vitraux et tapisseries, on se référera au chapitre « iconographie », 
aux planches XXXI à XXXVII.

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

Gravures extraites de l’ouvrage de de Cafmeyer, Bruxelles, 1720
© Collection du Musée Juif de Belgique



 	 162 

la série de tableaux de la collégiale. Ce sont les œuvres des 
maîtres tapissiers et verriers des XVIIIe et du XIXe siècles qui 
déploient un talent indéniable pour représenter des accès de 
violence inouïe.
 
	 Les belles tapisseries des frères Van der Borght nous livrent 
par endroit des détails notables: ici, la description de l’intérieur 
de la synagogue, avec son abside propre à contenir l’armoire 
sainte, là, la finition des murs moulurés et des plafonds nous 
font penser à une synagogue de taille disproportionnée au 
regard de la communauté de l’époque.
 
	 Dans le cadre de notre contribution nous devons renoncer 
à un examen comparatif détaillé du corpus iconographique. 
Pourtant, la matière est vaste à en juger rien que par les 
illustrations figurant dans l’ouvrage de de Cafmeyer. En 
particulier, les douze scènes qui flanquent l’autel du Saint 
Sacrement, dessinés par Joan Van Den Sande, sous la forme 
d’encarts assortis de légendes en français et en flamand, nous 
livrent des détails pertinents. En outre, ils apportent leur lot 
de variantes, bien que calquées sur les illustrations de l’ouvrage 
d’Estienne Ydens: description des lieux - le jardin de Jonathas 
ressemble à un cimetière ou à un potager ! -, des personnages, 
de leurs habits. Les commentaires en légende sont éclairants 
quant à la mentalité de l’époque. Ces gravures qui datent du 
jubilé de 1670 sont également dénuées de traits infamants à 
l’encontre des Juifs. De la même façon, il n’est aucunement 
question de sang provenant des espèces consacrées.

Les tableaux de Sainte-Gudule

	 Ainsi dix-huit tableaux peints par Vanhelmont, 
Vanderheyden, Kerrickx, Eykens et van Orley, furent offerts 
par des évêques et abbés à l’occasion du jubilé de 1720, ils 
furent placés dans la cathédrale Sainte-Gudule, entre les 
colonnes des petites nefs. Ceux-ci sont reproduits avec soin 
dans l’ouvrage de Cafmeyer sous la forme de lithographies 
dont nous vous livrons ici deux exemplaires. Dans la scène 
de la translation des hosties vers Sainte-Gudule, on reconnaît 
aisément L’église de Notre Dame de la Chapelle et ses maisons 
faisant face à l’entrée. 

Les tapisseries de Sainte-Gudule

	 De très belles tapisseries issues des ateliers bruxellois des 
frères Van der Borght pour le jubilé de 1770 et 1785 figuraient 
anciennement dans la cathédrale. Elles sont aujourd’hui 
conservées dans les réserves des Musées Royaux d’Art et 
d’Histoire du Cinquantenaire31. La première des tapisseries 
date de 1770, elle s’intitule « La Transfixion des Hosties » et 
représente un groupe de juifs occupés à transpercer les hosties 

31	 Nous tenons à remercier Mme Ingrid De Meûter, Musées 
Royaux d’art et d’histoire ; Mmes Myriam Serck-Dewaide, 
Christina Ceulemans, Marie Christine Claes, de l’Institut Royal 
du Patrimoine artistique qui nous ont aidé dans nos démarches et 
autorisé à reproduire les tapisseries ; MM. François de Callatay et 
Claude Sorgeloos de la Bibliothèque Royale de Belgique, pour les 
reproductions des gravures anciennes.

m u s éOn

édition Nels. 
© Collection Gérard et Olivier Silvain



 	  163 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

Collection de la collégiale des Saints Michel  et Gudule
© Institut Royal du Patrimoine artistique, Bruxelles

édition Nels. 
© Collection Gérard et Olivier Silvain



 	 164 

à l’aide de poignard. On notera le côté exacerbé de la scène, 
le sang coule à flot, il se dégage une atmosphère de fureur et 
de désarroi devant une telle violence déployée. L’intention est 
bien évidemment de choquer le public et de forger les esprits 
à cultiver une haine à l’égard de ceux qui osent commettre de 
telles horreurs. La seconde tapisserie s’intitule « L’incarcération 
des Coupables à la Steenport » et représente les Juifs enchaînés 
et menés à la prison de la Steenpoort. La sentence finale de 
faire périr les juifs de Bruxelles sur le bûcher n’est pas évoquée 
ici. Bien que l’on ait choisi de faire le transport de nuit à la 
lumière des torches qui brûlent et rappellent le feu du bûcher.

	 La dernière tapisserie intitulée « Le transport processionnel 
des Hosties de la Chapelle Sainte-Catherine à l’église Sainte 
Gudule » On y voit le duc Wenceslas et la duchesse Jeanne 
de Brabant, accompagnés des membres de la noblesse et de la 
haute bourgeoisie de la cité. Monseigneur Godefroid de Vos, 
abbé de Grimbergen, flanqué de ses prélats, déambule sous 
un dais rouge. Tout semble paisible et donner une certaine 
légitimité à ce transfert d’espèces consacrées, alors que la 
présence du couple souverain est totalement erronée. Il est 
clairement établi que les souverains sont alors en résidence à 
Luxembourg.

Les vitraux de l’église Saint-Nicolas à Enghien

	 Les origines de l’église sont peu connues mais ses 
fondations remontent au XIIIe siècle. Dans l’église décanale 
d’Enghien dédiée à Saint-Nicolas de Myre, se dresse la 
chapelle Saint-Anne, appelée aussi chapelle des Rhétoriciens, 
située à droite en entrant dans l’église. Les vitraux des ateliers 
Wybo méritent une attention spéciale. Il datent de 1930-
1931 et racontent en deux panneaux l’histoire des hosties 
miraculeuses, ce qui en dit long sur la pérennité du mythe.

La maison de Jonathas à Enghien

	 Le donjon roman, appelé communément « maison de 
Jonathas » se dresse rue Montgomery, à cinquante mètres 
environs de l’Eglise Saint-Nicolas. Il existe encore un joli 
petit jardin intérieur ainsi qu’une ruelle longeant le mur de 
propriété, lieux où Jonathas se serait fait poignarder. Cet 
édifice qui n’a conservé de médiéval que ses fondations (XIIe 
siècle) fut rénové et transformé au XVIe siècle en habitation à 
hauts pignons. La maison est convertie en brasserie au XVIIIe 
siècle et enfin en distillerie et magasin de vins en 1914. La 
maison de Jonathas abrite aujourd’hui les collections du 
Musée Communal de la ville dont les fameuses tapisseries, 
dites verdures. Aucune source historique n’atteste la propriété 
de la maison au « juif Jonathas ».

Conclusion

	 De Gielemans, moine copiste de l’abbaye du Rouge 
Cloître (XVe siècle), premier auteur chrétien à parler du 
miracle bruxellois, jusqu’au bollandiste Matagne ou l’abbé 
Debruyn32, adeptes d’un antijudaïsme viscéral au XIXe siècle, 
pourfendant l’écrivain « justicier » Charles Potvin, alias Dom 
Liber, on aura récolté une somme faite d’incohérences de 
dates, d’erreurs de lecture, de fautes de traduction, manque 
de documents originaux et fabrication de preuves. Si l’on doit 
beaucoup à l’étude de Dom Liber qui mena une véritable 
enquête policière, sur base d’observations historiques, 
linguistiques, liturgiques, voir «  sociologiques  », on notera 
tout de même que le farouche libéral profitent quelque peu du 
climat exacerbé de la problématique du moment, à savoir la 
querelle du pouvoir, s’exprimant dans deux visions totalement 
opposées des Libéraux et des Catholiques.

	 Au terme de notre étude, il nous reste à saluer les mesures 
prises par l’évêché de procurer aux visiteurs de la collégiale 
un papillon reprenant le développement intégral de l’étude 
historique de Dequecker établissant que « la culpabilité des 
juifs ne fut jamais établie, bien au contraire. Le fait matériel 
de la profanation des hosties ne fut nullement constaté. 
L’exécution des Juifs ne fut légitimée que par la foi dans le 
prétendu miracle. L’accusation des Juifs rendait le miracle 
digne de foi. Il offrait une occasion bienvenue de se défaire 
des Juifs, en même temps, le miracle signifiait pour les simples 
fidèles une preuve matérielle de la présence du Christ dans 
l’Eucharistie. Des miracles eucharistiques semblables, justifiés 
par une accusation contre les juifs, étaient connus en Europe 
au Moyen-âge. Des traces de moisissure sur les hosties étaient 
interprétées comme des traces de sang, le sang
du Christ ».

	 Gageons que cette incontournable contribution 
scientifique par un professeur issu d’une alma mater 
catholique, dissipera un peu plus les stéréotypes aussi puissants 
que modernes, sortis de la bouche du chanoine de Sainte-
Gudule, pourfendant sans relâche «  les Juifs opiniâtres  » et 
prônant la conversion des Hérétiques » tout en n’oubliant pas 
d’agonir d’injures « les Hâbleurs critiques et faux sçavans de 
ce siècle ».

32	 Cf. Sa diatribe sur les milieux francs maçons et sur les juifs, 
parmi lesquels Bischoffsheim et son prétendu « besoin de vengeance 
sur cette race catholique dont lui et les siens avaient si bien résussi 
à accumuler l’or » D. LIBER, Le Faux Miracle du Saint-Sacrement à 
Bruxelles, Bruxelles, 1874, p. 204. 

m u s éOn



 	  165 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

•

n° 4 - Décembre 2012La profanation des hosties de Bruxelles de 1370 : présence, récurrence et persistance d’un mythe { par Philippe Pierret, conservateur

© Collection Gérard et Oilivier Silvain



 	 166 

m u s éOn

Claude Marx entouré des jeunes volontaires de l‘Aktion Sühnezeichen Friedensdienste, cimetière de Clausen-Malakoff à Luxembourg, 2007



 	  167 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

	 Notre contribution propose de faire découvrir un pan du 
patrimoine méconnu que représente le cimetière de Clausen-
Malakoff, faubourg de Luxembourg, et de présenter au 
lecteur les premiers résultats de l’inventaire épigraphique et 
numérique.

	 Cette recherche, tant sur le terrain que dans les dépôts 
d’archives frontaliers prétend s’inscrire dans un courant de 
recensement systématique des sources concernant la présence 
juive dans la Grande Région. Il nous est agréable de saluer à 
cet égard l’initiative de Madame Antoinette Reuter, directrice 
du Centre d’étude sur les migrations humaines (gare-usine 
de Dudelange) d’avoir organisé en 2005 une exposition 
itinérante intitulée Présence juive entre Meuse, Moselle et Rhin 
qui a permis de réunir différents chercheurs de la Grande 
Région1. Depuis lors, de nombreux projets de recherches et 
d’expositions ont vu le jour (Arlon, Trèves, Metz, Nancy). 

 Un partenariat durable

	 L’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste (ASF), «  Action 
Paix et Réconciliation  », est une association allemande 
fondée par Lothar Kreyssig (1898-1986). Magistrat du land 
de Brandebourg, membre de l’Eglise confessante, réunissant 
les Protestants opposés à l’antisémitisme et au nazisme, 
Kreyssig est un témoin et un acteur direct de la planification 
du programme T4, au cours duquel 70.000 personnes 
handicapées physiques et mentales seront exécutées entre 

La restauration du cimetière israélite 
de Clausen-Malakoff, été 2007

janvier 1940 et août 1941, malgré la condamnation faite le 3 
août 1941 par Mgr von Galen, évêque de Münster. 

	 Kreyssig écrit en juillet 1940 au Ministre de la Justice 
Franz Gürtner pour lui faire part de son indignation. Ne 
recevant pas de réponse, il entame une procédure de mise en 
accusation pour meurtre du dirigeant nazi Philippe Bouhler. 
Démis de ses fonctions en mars 1942, et rapidement inquiété 
par la Gestapo, Kreyssig ne doit sa survie qu’à sa mise à la 
retraite anticipée, déclarée, ironie des ironies, par le chancelier 
Hitler en personne. Dès lors, Lothar Kreyssig rentre dans la 
clandestinité. Epaulé par l’église luthérienne de sa région, il 
parviendra à vivre retiré dans les campagnes en développant 
une agriculture biodynamique pionnière. Il sauvera deux 
femmes juives de la déportation en les gardant cachées dans sa 
ferme. 

	 Au sortir de la guerre, ce citoyen résistant refusera de 
reprendre son poste de magistrat. Honoré du titre de praeses 
et nommé président du Consistoire évangélique de Saxe, il 
se consacrera désormais aux projets de réconciliation et de 
réparation. Il fonde l’Aktion Sühnezeichen Friedensdienste 
(ASF) en 1958 après une déclaration percutante faite au 
synode de l’Eglise protestante (Berlin-Spandau). Le premier 
échange est organisé en France en 1961 (restauration de la 
synagogue de Villeurbanne). Les premiers volontaires arrivent 
en Belgique en 1962.

	 Engagée depuis 1958 dans divers projets pour la 
réconciliation des différentes populations victimes du 
nazisme, l’ASF s’est spécialisée dès le début du programme 
dans la sauvegarde et la restauration du patrimoine funéraire 
juif qui avait fortement souffert en Allemagne et dans les pays 
occupés. Les chantiers d’été font appel à un volontariat de 
courte durée, ouverts aux jeunes de toute l’Europe. 

Philippe Pierret
Conservateur

1	 Cette entité est un néologisme du domaine économique, 
habituellement appelée Saar-Lor-Lux-Palatinat-Wallonie, totalisant 
plus de 11 millions d’habitants, partagés entre la culture latine 
et germanique. Nous nous référons dans notre cas aux pôles 
scientifiques que sont les universités de Trèves (D), Metz (F), 
Nancy (F) et de Luxembourg (GDL). 

n° 4 - Décembre 2012La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff { par Philippe Pierret, conservateur



 	 168 

m u s éOn

	 Le Musée Juif de Belgique (MJB) est une institution 
représentative des divers courants du judaïsme en Belgique 
dont les principaux objectifs peuvent se résumer comme 
suit  : promouvoir la connaissance et la compréhension de 
l’histoire, de la religion et de la culture juive à travers le temps 
et l’espace, et en souligner la richesse spirituelle et matérielle ; 
inciter les visiteurs, juifs et non-juifs, à s’interroger sur les 
spécificités, les correspondances et les emprunts réciproques 
de leurs héritages culturels respectifs ; développer et présenter 
la recherche sur l’inscription des communautés juives 
dans l’histoire de nos régions  ; combattre toutes les formes 
d’intolérance : en particulier le racisme et l’antisémitisme, en 
prônant notamment des valeurs démocratiques et humanistes.

	 Sous la direction du MJB, un groupe de jeunes volontaires 
européens de l’ASF s’est attelé en juillet 2007 à la restauration 
du cimetière israélite de Clausen-Malakoff. À l’initiative de 
deux scientifiques du MJB1

2, le volontaire (fille ou garçon) ASF-
Belgique « résidant » pour un an au Musée Juif de Belgique 
est invité, accompagné d’un groupe de jeunes volontaires ASF 
originaires de tous les pays d’Europe, à se familiariser, durant 
deux semaines, aux techniques d’inventaire et de restauration 
d’un cimetière juif ancien. 

- Aspects logistiques d’un chantier de restauration

	 Le volontaire ASF durant son séjour au Musée Juif de 
Belgique consacre une partie de son activité au recrutement 
des jeunes européens. La publicité et les informations de bases 
se font avec l’aide et la supervision de la direction berlinoise. 
Les candidatures des volontaires (moyenne d’âge de 18 à 25 
ans) se font grâce au site de l’ASF qui est en communication 
permanente avec le jeune volontaire du musée.

	 D’autre part, accompagné de deux scientifiques du MJB, 
il s’agit pour ce « triumvirat » de procéder à la sélection d’un 
chantier durant l’automne ou l’hiver, grâce à une personne 
« ressources » sur place. 

- la visite du site à restaurer; l’estimation des travaux, du 
temps requis ; l’évaluation de l’intérêt du site et des résultats 
potentiels. 

- la prise de contact avec les responsables de la communauté et 
/ ou du Consistoire Israélite et de solliciter l’aide de la Mairie 
concernée (autorisations, appui logistique pour le transport, 
le logement, l’intendance�).

2	 Olivier Hottois (MJB), archéologue et historien de l’art, est 
conseiller scientifique au Musée Juif de Belgique. Philippe Pierret 
(MJB), historien des religions , est conservateur au Musée Juif de 
Belgique ; chercheur associé au CNRS - Nouvelle Gallia Judaica, 
Montpellier. 

- Aspects techniques et pratiques de la restauration 

	 Sur base de nos travaux scientifiques2

3, l’équipe de jeunes 
volontaires s’efforce de redonner une position correcte aux 
monuments renversés et s’atèle aussi au nettoyage et à la 
restauration des monuments pour faciliter la lecture et la prise 
de notes des épitaphes.

	 Sur le terrain, une série d’étapes se succèdent, parmi 
lesquelles  : les instructions générales de sécurité  (conditions 
de travail, les pauses, les sanitaires ; la conduite à tenir dans 
un champ de repos, lieu consacré et quelque fois encore en 
activité) ; le nettoyage complet du terrain du cimetière juif 
(détritus en tous genre, pierraille, branches d’arbres…), 
et sondage des parcelles «  vierges  » du terrain à restaurer  ; 
l’apprentissage des techniques de nettoyage des sépultures 
choisies et de la remise « sur pied » des stèles renversées. Pour 
ce faire un cliché numérique de la sépulture, est effectué avant 
intervention. On procède ensuite à la stabilisation du sol à 
l’endroit du support où reposera la stèle ainsi qu’au pied de 
celle-ci en utilisant un gravier de grain moyen. La stèle est 
ensuite répertoriée dans un carnet de restauration, l’épitaphier 
est retranscrit et encodé dans une base de données; un second 
cliché numérique rend compte de l’état de restauration de la 
stèle; un plan est dressé

- Aspects théoriques 

	 Toutes les instructions se font en anglais étant donné 
la diversité des langues pratiquées. Les aspects théoriques 
sont développés tant sur le site qu’au foyer rural, lors de 
soirées thématiques (présentation de travaux à l’aide d’un 
support infiormatique). L’enseignement des rudiments 
d’hébreu est primordial pour que les volontaires parviennent 
progressivement à la lecture des noms, prénoms et dates de 
décès figurant sur les sépultures. Ce déchiffrement constitue 
une motivation première pour les volontaires qui tentent 
de comprendre l’intérêt de la préservation d’un patrimoine 
linguistique. Explication de la symbolique (les mains de 
bénédiction des cohen, les aiguières des levi, les métiers et 
fonctions, magen et yzamel des mohels (péritomistes), de 
l’épigraphie (le comput biblique, la gematria, les acrostiches, 
les chronogrammes, les péricopes�) et de l’architecture. À cela 
s’ajoute une introduction à l’histoire des communautés juives 
de la région où se déroulent les chantiers (conférences proposées 
par des historiens locaux, des personnalités communautaires, 
des responsables des services de l’inventaire (Direction 
Régionale des Affaires Culturelles), et séance de projection de 
films documentaires pour compléter l’information). Accueil 

3	 Ph. Pierret, Ces pierres qui nous parlent. Mémoires juives et 
patrimoine bruxellois : la partie juive du cimetière du Dieweg au XIXe 
siècle, éd. Didier Devillez, Bruxelles, 1999 ; -, Mémoires, mentalités 
religieuses, art funéraire  : la partie juive du cimetière du Dieweg à 
Bruxelles (XIXe - XXe siècles), Peeters, Collect. REJ, Paris-Louvain, 
2005 ; -, Une mémoire de pierre et de tissu. Contributions à l’histoire 
sociale et religieuse du judaïsme arlonais au XIXe siècle, Annales de 
l’Institut Archéologique du Luxembourg, 2006. 



 	  169 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique
•

et visite guidée des journalistes qui répercutent l’information 
dans les journaux et à la télévision. 

	 Enfin, la découverte du patrimoine de la région d’accueil, 
et de la vie communautaire. Excursions et visites au sein 
des villes et villages de la région. Il s’agit d’une véritable 
immersion dans la culture juive (visites de synagogues, 
musées, centre communautaire, cimetières, maisons de 
tohoroth, purification).

Reconnaissance 

	 Il nous revient de mentionner que les chantiers d’été de 
restauration du cimetière juif d’Arlon, 2005 et de La Ferté-
Sous-Jouarre, 2006 ont été récompensés par le jury de la 
fondation Auschwitz (Belgique) qui a décidé d’octroyer le 
« Prix Primo Lévi » 2007 à Mlle Jasmine Westphal, MM. Klaas 
Eller, Florian Henz et Matéo Schurenberg, jeunes volontaires 
et team-leaders des chantiers concernés. La cérémonie a eu 
lieu au Palais du gouverneur à Bruxelles.

	 Cinq autres chantiers se sont succédé, suivant, à reculons, 
un itinéraire historique et généalogique emprunté par la 
diaspora alsacienne et lorraine, à savoir le Grand Duché de 
Luxembourg, (cimetière de Clausen-Malakoff), la Moselle 
française (les cimetières de Vantoux, Boulay et Créhange), 
non loin de Metz.

Le site luxembourgeois

	 Le cimetière de Clausen présente, dans sa partie basse, 
les caractéristiques générales d’un cimetière traditionnel. 
Les sépultures en majorité garnies de simples4 stèles dressées 
y sont alignées plus ou moins chronologiquement, jusqu’à 
l’escalier qui conduit à la partie haute. Chaque sépulture 
du XIXe siècle ne comporte qu’un monument par personne 
inhumée. Les monuments arborent des épitaphes hébraïques 
en respect de la tradition, mais aussi des données obituaires 
en français, signe d’une adaptation des us et coutumes en 
matière d’inhumation et d’une volonté réelle d’intégration de 
la communauté au sein de la société d’accueil. 

	 Pénétrant dans la partie supérieure, le visiteur est d’emblée 
frappé par la variété des styles de ses monuments. Comme 
dans le cimetière général, les cippes, les colonnes, les obélisques 
et les sarcophages — témoignant d’une relative aisance 
économique et aussi d’une certaine volonté d’intégration —, 
côtoient les stèles et les pierres levées plus traditionnelles sur 
lesquelles sont gravées de belles épitaphes en hébreu et où 
figurent aussi une symbolique propre3

5. 

	À  l’instar des cimetières voisins de la Moselle et de la 
Lorraine françaises, les monuments, sont principalement 
taillés dans la pierre calcaire, le grès vosgien, le schiste et le petit 
granite. La déclivité du terrain n’aidant pas à la conservation 

4	 La symbolique juive est totalement absente : point d’aiguière 
de Lévite, de mains de cohen ou de magen-David dans la partie 
basse. Ce ne sera plus le cas dans la partie supérieure qui accueillent 
les inhumations dans les années 1880.
5	 Pour une typologie des pierres tombales juives au XIXe 
siècle, voir Ph. PIERRET, Ces pierres qui nous parlent. Mémoires 
juives et patrimoine bruxellois, Bruxelles, 1998, p. 125-130. 

n° 4 - Décembre 2012La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff { par Philippe Pierret, conservateur

Plan dressé par les volontaires de l’ASF,chantier d’été de Clausen-Malakoff, Luxembourg, 2007 



m u s éOn

représentée. Peut-être parce que les plus anciens monuments 
sont des stèles en schiste (il n’en reste que 2  !) qui ne 
résistent pas plus de cent à cent cinquante ans dans ce sous-
bois particulièrement exposé à la détérioration résultant de 
l’humidité quasi permanente. 

	 La stèle n°20, de facture classique, de petite taille (68 x 49 
x 11 cm), au sommet arrondi, a été réalisée en grès rose des 
Vosges, nous montre une épitaphe hébraïque très érodée, que 
l’on peut malgré tout dater de l’an 1836.

n’’p

’c rwiu MS wij

i’’rj Mhrbj kxqi

l’’z (?) Nitw Nuemw rb

k’’we Mui ’tfn

k’’fl u’’qkS lulj g’’i

(...)
Traduction : 
Ici repose / un homme intègre et droit (cf. Job 1,1) / Isaac 
Abraham Arié « un lion rugissant » (Prov. 28,15) ou « un 
craignant Dieu » (cf. Prov. 31,30) / fils de Simon Stein - la 
mémoire du juste est une benediction - (cf. Prov. 10,7) / 
décédé la veille du Sabbat de sainteté / 13 Elloul 596 du 
petit comput (...). 

	 La stèle n°22, réalisée dans le petit granit (71 x 49 x 11,5 
cm) dont la partie sommitale à la forme d’un « chapeau de 
gendarme » - style en vogue sous l’Ancien Régime et qui va 
perdurer durant tout le XIXe siècle - arbore une épitaphe 
relativement bien conservée, bien que la gravure de l’hébreu 
soit de piètre qualité. On notera que le champ épigraphique 
est délimité par un cartouche dont les contours sont taillés en 
dépression. Dans la graphie du mot – enterrée – (5e ligne) se 
trouve une confusion orthographique: le lapicide a gravé la 
lettre c au lieu de la lettre k.

n’’p

TSrm hbuwx hwjh

Nhch bkei Sb hmur

jwdjg sxnp h’’c Swj

rdj h’’b Muib Srtfn

rdj u’’c Muib Srbcnu

k’’fl z’’rS Snw

h’’bqnS
T 

Traduction : Une femme estimée Madame / Roumah la fille 
de Jacob Ha-Cohen / Epouse de l’(honorable) M(onsieur) 
Pinhas Godchaux / décédée le 25 Adar / et inhumée le 26 
Adar / l’an 607 du petit comput / Que son âme soit liée au 
faisceau des vivants (1 Samuel 25,29)

des pierres, environ un tiers des sépultures ont perdu leurs 
assises et sont aujourd’hui introuvables. 

	 Le champ de repos présente aujourd’hui un aspect 
général soigné ; le terrain est recouvert d’un tapis de lierre, les 
sépultures sont aujourd’hui bien visibles et n’ont nécessité que 
peu de travaux de dégagement. Les plus anciennes sépultures 
se situent dans la partie basse du cimetière, côté droit.

Typologie

	 La partie juive se présente comme un ensemble 
architectural du XIXe siècle au sein duquel les pierres levées 
côtoient les stèles, les colonnes brisées et les cippes. La 
première section totalise quarante deux pierres tombales.

La « pierre-levée » 

	 Appelée aussi pierre dressée, bien que le terme prête à 
confusion si l’on songe aux menhirs et aux dolmens. Il s’agit 
d’une stèle dans son état le plus simple, fichée dans le sol, sans 
fondation ni socle. Pierre tombale traditionnelle, elle peut 
présenter de nombreuses variantes : soit rectangulaire, soit 
arrondie en son sommet. L’arc de sommet peut à son tour être 
ogival, surbaissé ou surhaussé, trilobé, bombé ou déprimé, 
en accolade ou flamboyant, elliptique ou brisé, en doucine, 
infléchi, ou encore lancéolé. Une variété considérable de 
moulures personnalise la pierre-levée. Les bords de celle-ci 
peuvent alors être taillés en chanfrein, en biseau, en bandeau, 
en cavet en échine, en conge, en baguette encastrée en 
boudin, en scotie, en gorge, en talon droit, en cimaise, en 
doucine droite6. On les voit souvent ornées d’épaulettes qui 
ressemblent curieusement aux antéfixes des antiques autels 
de Meguiddo (Xe siècle avant J.C.). C’est au départ une 
pierre dressée du type sumérien levée à la verticale, surtout 
retenue par la tradition ashkénaze, et qui exprimerait l’idée de 
résurrection4

7. 

La stèle 

	 Si en grec le mot signifie colonne et constitue un collectif 
regroupant la colonne, le cippe, la pierre plate, cette pierre 
érigée à la verticale repose sur un socle, sorte de stylobate ou 
soubassement continu, généralement du même matériau pour 
assurer une plus grande stabilité par rapport à la pierre-levée, 
fichée dans le sol. Elle peut être ornée de chapiteaux, ou de 
divers entablements, tout comme la pierre-levée, sur laquelle 
reposent plus aisément des urnes, des vases, ou des flambeaux. 

	 Trois stèles (n°20, n° 22 et n° 25) ont été mises au jour 
lors du chantier d’été  ; c’est peu8  ! La période qui s’étend 
de l’ouverture du site 1817 à 1830 est anormalement sous-

6	 M. CRUNELLE, Vocabulaire d’architecture. Atelier Crunch, 
Bruxelles, 1995, p. 8-12.
7	 Sur les antiques stèles du judaïsme, on se référera à l’article 
de A. GROTTE, « Tombstones », The Universal Jewish Encyclopedia, 
t. X, New York, 1969, p. 265-267. 
8	 Il nous faut mentionner aussi la découverte d’un soubassement 
de pierre de taille, mis au jour dans la partie basse située à droite, le 
long du talus à flanc de rochers. Un dégagement partiel a permis de 
découvrir ce qui ressemble à l’entrée d’un caveau collectif que seule 
une excavation complète pourra infirmer ou confirmer.

 	 170 



	 La découverte de cette stele, réalisée lors du sondage du 
terrain par les volontaires de l’ASF, est notable, s’agissant de 
l’épouse de Pinhas Godchaux (Lagrange 1767- Luxembourg, 
1851), le premier représentant de la communauté organisée 
de Luxembourg. Romaine est née à Metz en 1771, s’est 
mariée dans la même ville en 1794. Trois enfants naîtront de 
cette union Marianne (1798), Jeannette (1801) et Alexandre 
(1803)9.

	 La stèle n° 25, est brisée à sa base (55 x 56 x 12 cm). Elle 
est similaire en de nombreux aspects à la stele n° 22, mais nous 
paraît plus ancienne. L’épitaphe est très érodée et ne permet 
pas d’identifier le défunt ni de dater don décès. Il s’agit d’une 
femme prénomée Ge (…) - peut-être Genendelé- fille d’un 
certain Juda.

t’’p

Srm (...)wjh

hduhi Sb (...)eg

(…)

(…)
 
Le cippe 

	 Le cippe est, à l’origine, une demi-colonne sans chapiteau 
que l’on élevait sur les tombeaux. Ce type de monument 
est inspiré de l’Antiquité romaine, souvent surmonté d’un 
chapiteau typique, avec ou sans acrotère, parfois orné 
d’antéfixes aux quatre angles. Cf. le monument de Brunette 
Hayem (1807-1856) veuve de Philippe Mayer Lévy, taillé par 
les frères Werner de Grevenmacher (inv. n°16).

9	 M. GUTAMNN et J. MARTIN, « La famille Bonn de Metz 
et Nancy », in GENAMI, n°31, 2005, p. 6-10.

La colonne 

	 Elle désigne généralement la pièce d’architecture - 
composée de trois parties principales, le chapiteau, le fût et 
la base - qui supporte l’entablement et le toit d’un édifice. 
Cannelée ou non, de petit granite ou de marbre blanc, de 
Carrare pour la plupart, la colonne brisée, renvoie en général 
au décès prématuré, à la vie subitement interrompue. La partie 
juive du cimetière en compte une variété impressionnante, 
de la plus simple à la plus classique avec tore et scotie, dont 
le fut est d’une pièce ou morcelé, avec ou sans stylobate. 
Cf. le monument de Marie Angèle Godchaux (1829-1854) 
délicatement rehaussé d’une gravure représentant une fleur 
cassée, accentuant le caractère prématuré du départ.

Usages anciens et traditions

	 Considérant la partie ancienne dans son ensemble, on 
s’aperçoit qu’elle reflète un univers partagé entre tradition et 
modernité, dans son architecture comme dans sa littérature. 
Dans la première partie du XIXe siècle, les pierres levées et 
les stèles sont largement majoritaires. Elles témoignent d’une 
volonté de sobriété, d’un respect de la tradition religieuse. 
L’inhumation à Clausen est encore strictement individuelle10. 
L’hébreu et dans son sillon, la gematria, le comput biblique, 
les roshei tevoth sont encore bien présents. Sur les quarante 
deux épitaphes répertoriées, vingt-sept sont encore gravées 
en hébreu unilingue et bilingue (assorties du français). 
D’un point de vue littéraire, l’épitaphier hébraïque présente 
une grande disparité  : soit on rencontre des compositions 
très sophistiquées comptant jusqu’à quatorze lignes, soit 
on se trouve en face de données obituaires minimales, sans 
caractérisation particulière11.

	 Les épitaphes les plus traditionnelles du XIXe siècle ont 
conservé à Clausen comme dans nombre de communautés 
voisines une multitude de détails scripturaires, conformes aux 
usages antiques et médiévaux. Parmi ces usages en matière 
d’épigraphie notons l’utilisation d’abréviations et d’acronymes, 
roshei tevot u-qitsurim. Utilisée par souci d’économie sur les 
différents champs épigraphiques, l’abréviation procure aussi 
un degré de confidentialité. C’est en quelque sorte un statut 
réservé aux initiés. La Mishna au traité Shabbat 12,5 décrit les 
règles du notarikon (terminologie) à partir de lettres initiales, 
de point au-dessus des lettres, lorsqu’elles ont valeur de chiffre, 
d’apostrophe derrière une lettre et de double apostrophe 
entre deux lettres pour les acronymes. Le Talmud use des 
abréviations comme procédé mnémonique, les abréviations 
font aussi partie des trente-deux règles d’herméneutique.

10	 Ce ne sera plus vrai pour la partie supérieure du cimetière 
aux inhumations plus tardives. En particulier les hautes stèles de 
style néo-gothiques en forme d’autel catholique, caractéristiques des 
régions influencées par la Renaissance allemande du XVIIIe siècle, 
surmontent souvent des caveaux contenant plusieurs personnes.	
11	 La gravure des épitaphes hébraïques est très diversifiée 
et d’inégale valeur, nombreuses fautes de graphie, démontrant 
clairement la main de lapicides non-hébraisant.

n° 4 - Décembre 2012La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff { par Philippe Pierret, conservateur

Pierre-levée en petit granite de Romaine Cahen (1771-
1847), épouse de Pinhas Godchaux (stèle n° 22)

 	  171 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



m u s éOn

	 Les dates de décès transcrites en lettres hébraïques - 
généralement précédées du jour et du mois, parfois aussi de 
la parashah ou péricope, et comptées depuis la création du 
monde - font également partie du répertoire de traditions 
très anciennes. Ce sont les maîtres rabbiniques qui ont 
inauguré ce style. Il existe deux principaux computs, le petit 
comput composé de quatre lettres hébraïques ayant chacune 
valeur de chiffre, sans indication du millénaire, et le grand 
comput, où la lettre « h » (hé), renvoie au chiffre cinq pour le 
sixième millénaire.

	 «  Piété et tradition  » sont les deux premières épithètes 
qui caractérisent le corpus luxembourgeois. Qu’elles soient 
religieuses ou profanes, littéraires ou purement identitaires, 
les épitaphes traduisent un respect constant du défunt, associé 
au désir profond de perpétuation de sa mémoire. Les bribes 
de citations bibliques, talmudiques et exégétiques gravés dans 
le minéral, relatant mutatis mutandis, le sentiment religieux 
des membres endeuillés.

	 Dès le milieu du siècle, très progressivement, les cippes, 
les colonnes, brisées ou non, et autres types de monuments 
font leur apparition. La diversité architecturale, l’éclosion de 
détails décoratifs et symboliques qui surviennent de l’extérieur 
ne sont pas sans rappeler les concessions du cimetière général. 
La présence de l’hébreu chez les femmes d’abord, chez les 
hommes ensuite, s’amenuise au profit du français. De la même 
manière que sur les monuments, les documents d’archives font 
ressortir que Sarelé, Fogelé, Brendelé ou Roma, s’appellent 
désormais Rose, Brunette, Ermance ou Adèle. Cerf, Isaac, 
Salomon, Jacob, Ouri et Moïse, sont peu à peu remplacés par 
Charles, Edouard et Philippe.

	 Sur base des travaux scientifiques réalisés dans le cadre 
de l’inventaire épigraphique et numérique du cimetière juif 
d’Arlon15, il reste à épuiser les dépôts d’archives consistoriales 
et nationales, afin de pouvoir compléter les données 
obituaires de l’épitaphier du cimetière luxembourgeois. Les 
archives nationales d’abord, les archives municipales ensuite, 
conservées aujourd’hui à Schleifmühle, renferment nombre 
d’archives anciennes, dont les premières listes de résidents 
juifs de la région.

	 Dès la fin du XVIIIe siècle, plusieurs familles juives en 
provenance de la Lorraine ont « transité » à Luxembourg avant 
de faire souche à Arlon. Ces familles «  luxembourgeoises  » 
sont donc aussi intimement liées aux premiers «  arlonais16» 
par des réseaux familiaux et commerciaux. 

	 Parmi celles ci, on trouve les familles Cahen, Godchaux et 
Fix pour ne citer que les plus connues :

15	 Ph. PIERRET, Une mémoire de pierre et de tissu. 
Contributions à l’histoire sociale et religieuse du judaïsme arlonais au 
XIXe siècle, Annales de l’Institut Archéologique du Luxembourg, 
2005.
16	 Depuis le début du XIXe siècle, les Juifs d’Arlon se faisaient 
probablement inhumer au cimetière de Clausen comme nous 
l’avons démontré supra pour trois « arlonais ». cf. Liste des 
35 personnes décédées à Arlon entre 1818 et 1854 que nous 
avons publiée dans les Annales de l’Institut archéologique du 
Luxembourg, t. CXXXVI, année 2005, p. 53.

Les roshei tevot 12 

	 Littéralement « têtes de mot » ou initiales, il s’agit pour 
nos épitaphes luxembourgeoises de l’abréviation d’un nom, 
d’un titre, d’un mot ou groupe de mot. Parmi les plus 
courantes dans le cimetière de Clausen on trouve : 

l’abréviation d’un titre, d’une fonction ou d’un statut
’’r (resh), pour rabbi, généralement traduit par Monsieur, 
’’m (marat) pour Madame, 
q’’c (cohen tsedek) d’ascendance « cohanique », 
r’’rhum (morénou vé-rabenou ha-rav Rabbi), notre maître 
et rabbin Monsieur, 
M’’up (parnas u-manhig) président et chef de la 
communauté
l’’gs (segan ha-levyiah) adjoint aux Lévites, appelé aussi 
vice-cohen ; devenu aussi le patronyme Segal.

les abréviations calendaires 
k’’w (shabbat qodesh) le sabbat de sainteté ; 
k’’we (erev shabbat qodesh) la veille du sabbat de sainteté ;
’’j rdj (Adar-rishon) du premier Adar ; 
k’’fl (lifrat qatan) selon le petit comput, sans mentionner 
les milliers. 
g’’fl (lifrat gadol) selon le grand comput, en mentionnant 
les milliers. 
e’’l (li-veriat olam) selon le comput de la création du 
monde, calculé d’après les tables généalogiques de la Bible 
par José ben Halafta13.

Le chronogramme

	 Le chronostichon ou chronograme est une composition 
littéraire réalisée de telle sorte que les lettres qui ont une valeur 
chiffrée en hébreu forment l’année du décès14. 

	 Selon les sages, les nombres de la Bible ont un sens 
mystique, ce qui a permis le développement d’une forme 
d’exégèse biblique, la gematria. Ainsi, les lettres hébraïques 
prennent-elles valeur numérique et les nombres s’écrivent-ils 
comme combinaisons de lettres. Le nombre sept, très courant, 
rappelle le jour du Shabbat, la septième année sabbatique, les 
sept jours des fêtes de Pessah et Soukkot. Le nombre dix, des 
dix commandements, la dîme pour les pauvres et les Lévites. 
Le nombre douze est également repris régulièrement, faisant 
référence aux douze mois de l’année, aux douze fils de Jacob et 
aux douze tribus. Cette forme de réflexion trouvera son plein 
épanouissement dans les milieux kabbalistes. 
	

12	 F. G. HUTTENMEISTER, AHG, Abkürzungsverzeichnis 
hebräischer Grabinschriften, 
Nimleh iSb Subqmb Miruqiku SubiS iwjr rquj, 
Francfort, 1996; G. NAHON, Inscriptions hébraïques et juives de 
France médiévale, Paris, 1986.
13	 J. LIVER & I.M. TA-SHMA, « Genealogy in the Bible », 
Encyclopædia judaica, t. VII, p. 377-383. D. SPERBER, « The 
Seventy Nations », Encyclopædia judaica, t.. XIV, p. 882-886.
14	  A. SHINEDLING, « Epitaphs », The Universal Jewish 
Encyclopedia, New York, 1969, t. IV, p. 137-140. 



Salomon Cahen, 1849

Ici repose
Salomon CAHEN

décédé à Arlon
le 16 janvier 1849
à l’âge de 23 ans

Fils du marchand de chevaux Lazard Cahen (Budange,1787- 
Arlon, 1861) et de son épouse Brentil (sic), Brendel Jacob 
(Bionville, 1784 - Arlon, 1882). On ne sait pas grand chose 
sur la famille de Salomon Cahen si ce n’est qu’il eut trois 
frères. Abraham et Emile partirent exercer la profession de 
marchand de chevaux à Rouen, Joseph (1816-1903), son aîné 
de dix ans, épousa en premières noces Rose Fribourg et en 
secondes noces Agathe Israël. Les témoins de son décès Moïse 
Sichel, négociant à Arlon, âgé de 26 ans et Nicolas Absinthe, 
sans profession, âgé de 37 ans semblent confondre le lieu-dit 
de Budange avec celui du village de Buding (département de 
la Moselle).  

Charlotte Fix, 1832

n’’p
TSrm hluSbh

r’’rhc Sb hlres
hclh skif dud

’t ’b Mui hmluel
k’’fl g’’ qkS Sbt

h’’bqnS

Ici repose
Charlotte

FIX Fille de
David FIX et de

Rose ABRAHAM
Traduction :
La jeune fille non mariée mademoiselle / Sarelé fille de 
l’honorable notre maître Monsieur David Fix s’en est 
allée à son monde le lundi 9 / Tevet 593 du petit comput 
(31/12/1832) / Que son âme soit liée au faisceau des vivants 
(1 Samuel 25,29)

	 La Fille de David Fix et Rose Abraham, Charlotte est née à 
Bourbonnes-les-Bains (Haute-Marne) en 1809. La famille Fix 
qui a essaimé en Belgique, en France et aux Etats-Unis pourrait 
être originaire du village de Fixem en Moselle. Les militaires 
Louis Ferdinand Fix (Luxembourg, 1829- Washington, 1893) 
et Henri Constant (Luxembourg, 1831- ?) et Joseph Augustin 
(Arlon, 1833- Louvain, 1911) sont apparentés au couple Fix-
Abraham. En effet, Joseph Fix (Bourbonnes-les-Bains, 1804 
- Paris, 1877) capitaine d’infanterie qui prit part aux combats 
Malines, Berchem et Anvers (octobre 1830) était l’oncle des 
trois militaires.

n° 4 - Décembre 2012La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff { par Philippe Pierret, conservateur

Pierre-levée (recto et verso) en grès vosgien de 
Charlotte Fix (1809-1832), avec une épitaphe 
bilingue, hébreu -français 

Pierre-levée en petit granit de Salomon Cahen 
(1826-1849)



 	 174 

17	 Le chantier de restauration de l’ASF (été 2007) n’aurait pu voir le jour sans 
l’aide et la collaboration de nombreuses personnes que ne nous ne pouvons citer ici. 
Nous tenons pourtant à remercier, à cet égard, MM. Aach et Moyse, présidents du 
Consitoire et de la communauté israélite de Luxembourg ; M. Claude Marx, membre 
du Consistoire, et responsable du cimetière ; M. Marc Cukier, qui nous a aimablement 
proposé ses services pour la traduction des épitaphes hébraïques et qui est venu à 
plusieurs reprises faires des relevés épigraphiques de la partie supérieure du cimetière. 

m u s éOn

 

 

 

Cerf Godchaux, 1843 

Ici repose
Cerf GODCHAUX

Ancien juge au tribunal de
Iere Instance de la ville de

Charleroi (...)
Procureur du Roi (...)

de Iere Instance (...)
décédé à Schleifmuhl

à l’âge de (…) ans
Homme vertueux (...) magistrat

intègre, il laisse (....) inconsolable
Priez pour lui !!!

	 Cerf est né à Luxembourg en 1807 et décéda inopinément 
chez ses parents à Schleifmühle (Luxembourg) à peine âgé 
de 36 ans. Il est apparenté à Pinhas Godchaux (Manom, 
1771- Luxembourg, 1851), graveur et « essayeur du bureau 
de garantie des matière d’or et d’argent  », un des premiers 
dirigeants communautaires (commissaire de la synagogue 
consistoriale) installé à Luxembourg. En effet, son frère Lion 
est le père des industriels Geutschlick et Samson qui feront 
prospérer les draperies de Schleifmühle. 

Conclusion

	 L’histoire de la communauté juive de Luxembourg, à la 
fois citadine et contadine est proche en bien des aspects de 
celle des juifs de la Grande Région. Notre recherche, tant 
sur le terrain que dans les dépôts d’archives frontaliers, bien 
que balbutiante, prétend s’inscrire dans une collaboration 
scientifique transfrontalière de longue durée. 

	 Le trésor lapidaire de l’épitaphier luxembourgeois reste 
à traduire et à publier dans son entier17. Ceci nous incite à 
considérer l’histoire socio-religieuse de cette communauté 
juive dans le paradigme plus vaste de l’histoire des mentalités 
au XIXe siècle, et, partant, à découvrir les attitudes de nos 
prédécesseurs devant la vie, devant la mort. Il est donc 
primordial que des chercheurs locaux issus d’univers 
scientifiques aussi différents que complémentaires puissent 
poursuivre les recherches sur la seconde section (partie 
supérieure) du cimetière de Clausen, son architecture, sa 
symbolique, sa littérature.

	 Enfin, gageons que les générations à venir sauront suivre 
le chemin tracé par leurs aînés et ainsi poursuivre patiemment 
l’inventaire du « dernier » cimetière, dit de Bellevue, ouvert en 
1884 dans le quartier résidentiel du Limpertsberg.



 	  175 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

•

n° 4 - Décembre 2012La restauration du cimetière israélite de Clausen-Malakoff { par Philippe Pierret, conservateur

partie de l‘inventaire épigraphique et numérique. Clausen, 2007



 	 176 

m u s éOn

Litterata

Litterata

Philippe Pierret
Conservateur

Monique Nahon, Hussards de l’Alliance. Rachel & 
David Sasson, Editions du Palio, Paris, 2010, 343 
pages, format 24 x 17 cm.

	 Cette publication est due à Madame Monique Nahon, 
enseignante et responsable retraitée. Spécialiste du travail 
social dans le cadre de la protection de l’enfance, l’auteur de 
ce volume de plus de trois cent pages nous plonge au cœur 
du réseau éducationnel de l’Alliance Israélite Universelle, en 
particulier celui développé en Orient durant cinquante ans 
par les époux David et Rachel Sasson. 

	 Une très belle préface de Georges Weill, lui-même auteur 
d’un ouvrage sur l’Alliance Israélite universelle1 souligne 
les multiples talents déployés par Monique Nahon, grâce à 
qui nous pouvons suivre «  (…) de très près l’évolution de la 
pédagogie, un domaine où l’Alliance, après avoir été à la pointe 
du progrès au XIXe siècle, s’était laissée distancer par les nouvelles 
méthodes actives qui se développèrent à partir des année 1920 ». 

	 Fait non négligeable, il s’agit aussi, selon Georges Weill, 
de la première étude approfondie consacrée exclusivement à 
la carrière d’un couple d’enseignants. Ce livre rejoint donc 
ipso facto l’imposante bibliographie de l’histoire de l’Alliance 
Israélite Universelle et s’insère ainsi dans la mouvance de la 
nouvelle histoire de l’Alliance, synthèse publiée en 2010 sous 
la direction d’André Kaspi.  
 
	 Dans son avant propos, Monique Nahon relate en détail 
la genèse du projet de publication. Comment est né le projet 
de publication, occupée à classer les archives de l’Alliance 
Israélite Universelle, en particulier de la correspondance 
entre l’Alliance et les personnes en poste à Haïfa entre 1948 
et 1950. Grâce aux archives de Moscou qui vont fournir un 
matériau non négligeable à l’auteur, la recherche historique 
appuyée par les retrouvailles généalogiques allait pouvoir 
commencer. Une véritable enquête dont les sujets pétris 
d’idéaux républicains et passionnés par leur communauté va 
nous faire voyager entre orient et occident. 

1	 G. WEILL, Emancipation et progrès. L’Alliance israélite 
universelle et les droits de l’homme, Paris, 2000. 

«  Promouvoir l’émancipation des familles juives pauvres 
d’Orient par l’éducation et l’instruction de leur enfants  », 
tel est l’ambitieux dessein des époux Sasson. Une odyssée 
captivante, une véritable gageure aussi, qui est déclinée en 
cinq chapitres sur plus de deux cent pages. Au travers du 
kaléidoscope épistolaire que représentent ces centaines de 
lettres dépouillées, Monique Nahon mène une enquête 
sociale, familiale et communautaire dont les résultats 
surprennent le lecteur et bouscule à bien des égards les idées 
généralement reçues sur cette grande institution. Il n’est que 
de lire les dizaines de citations faites par l’auteur – le courrier 
constituant un corpus privilégié pour ce faire – reflétant 
clairement les cogitations, réflexions et dissertations littéraires 
et philosophiques de nos deux éducateurs pour s’en rendre 
compte. 

	 Les enjeux des époux Sasson-Niégo furent multiples, leurs 
attentes plurielles, leurs résultats parfois inattendus pour ne 
pas dire surprenants, mais toujours probants. Témoignage 
vivant de la conscience professionnelle, de la fidélité à une 
institution et d’un amour sans faille porté par ce couple à des 
milliers d’élèves, l’histoire de ces deux destinées est écrite telle 
la saga familiale « d’un jeune Persan et d’une jeune Turque ». 
Cette saga se dévore comme un roman dont la trame se 
déroule à une époque riche en événements historiques et dont 
l’intrigue du récit n’est autre que cette difficile transmission 
des savoirs et des valeurs humanistes. 
 
	 Le roman familial (pp. 19-74) constitue le premier 
chapitre et nous fait découvrir les biographies des deux 
principaux acteurs David Sasson et Rachel Niégo, le premier 
originaire de Téhéran, le second d’Istanbul. Soutien de 
famille, David sera boursier de l’Ecole normale dans la 
capitale française. Rachel, elle connaît une enfance heureuse. 
La famille de la jeune fille est aisée et résolument tournée vers 
la culture française, c’est pourquoi dès l’âge de quinze ans, 
Rachel vient en France et intègre le pensionnat de Madame 
Isaac à Auteuil. La rencontre des futurs époux est encore 
sujette à des supputations  : hasard ou rencontre organisée, 
les voilà en tout cas en 1910 dans une petite ville de la Basse 
Egypte, proche du Caire, pour leur premier poste. La valse 
des postes fera passer ces « globes-trotters » de l’enseignement 
de la douceur égyptienne de Tantah à l’enfer de Mossoul. Ils 



 	  177 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

n° 4 - Décembre 2012Gallia Judaica. Dictionnaire géographique de la France d’après les sources rabbiniques { par Philippe Pierret, conservateur 

•

enchaîneront ensuite les installations dans les villes et écoles 
de Jaffa et Bagdad où ils connaîtront la consécration de leur 
carrière, pour terminer leur « périple professionnel » à Haifa 
(1936-1948).

	 Le deuxième chapitre (pp. 75-122) définit clairement le 
cadre et le contexte de leur méthodologie, faisant découvrir 
au lecteur les difficultés quotidiennes et plurielles de leur 
mission, du travail  proprement dit. Face aux embûches 
matérielles, intellectuelles, financières et administratives, 
on assiste à l’installation laborieuse, on découvre la lutte 
inimaginable contre la pauvreté, le travail des enfants, 
l’exploitation des jeunes filles  ; mais aussi le changement 
des mentalités, l’intérêt porté à une nouvelle pédagogie. La 
direction du grand établissement scolaire de Bagdad constitue 
le point d’orgue et le challenge par excellence de leur carrière, 
un poste à la mesure de leur attente et de leur ambition.

	 Le troisième chapitre (pp. 123-152) aborde avec minutie 
la problématique linguistique et culturelle. La suprématie 
d’abord et la concurrence ensuite du français sur l’arabe, 
l’usage de l’anglais de l’Empire britannique, acteur politique 
prépondérant, l’hébreu de l’Alliance, reflètent les changements 
de mentalité et témoignent des conjonctures. Ainsi le français, 
passeport culturel, omniprésent au sein des programmes de 
l’Ecole Normale Israélite Orientale (ENIO), ne pourra rien 
contre l’inéluctable progression de l’arabe dans cette région 
du monde.

	 Le quatrième chapitre (pp. 189 221) intitulé « L’éveil des 
Nations » pose un regard singulier sur la position de l’Alliance 
face au projet sioniste et à la montée des nationalismes de la 
région, avec comme résultante la flambée de l’antisémitisme. 
Monique Nahon y expose les thèmes suivants : universalisme 
et solidarité  de l’Alliance ; la méfiance persistante des ses 
membres actifs et représentants vis-à-vis du mouvement 
sioniste ; ainsi que leur vision à court terme des nationalismes 
naissants  (événements en Turquie, en Iran, et la désastreuse 
question arménienne) ; mais sont aussi abordées les positions 
de l’AIU en Egypte, en Palestine et en Irak, avec la naissance 
dans ce dernier d’un antisémitisme officiel.

	 Le dernier chapitre intitulé « Des relations ambiguës et 
tourmentées  » (pp. 189-220) scrute et livre sans ambages 
les problèmes sociaux et juridiques liés à l’engagement et 
au contrat passé entre l’Alliance et ses maîtres. L’écheveau 
administratif, l’imbroglio présent dans les différents services 
et la confusion des rapports économiques, sociaux et affectifs 
entre le personnel en mission et celui de la métropole, 
fournissent un matériau archivistique aussi considérable 
qu’inhabituel. A savoir la planification des missions multiples, 
les conflits salariaux et pédagogiques ; les rapports de grande 
proximité, mais confus, entretenus par les époux Sasson 
avec leur hiérarchie. Quant aux délicats domaines de la 
reconnaissance et de la promotion, Monique Nahon détecte 
avec finesse les frustrations et vexations récurrentes des époux 
qui, nonobstant les nombreux témoignages de mérites et de 
félicitations, voient leur besoin de reconnaissance inassouvi. 

 
	 Si le bilan des époux Sassoon est certes positif, leur carrière 
honorée, émaillée d’événements historiques, il demeure pour 
eux, après quarante ans de loyaux services, des sentiments 
mêlés de tristesse, et d’amertume pour les passeurs de culture 
et de mémoire qu’ils ont étés. Et la perte tragique de deux 
de leur enfants durant leur long mandat n’a pas dû aider à 
trouver la sérénité d’une retraite bien méritée.

	 Les annexes (pp. 227-325) composées de photographies, 
cartes géographiques, des reproductions de document 
d’archives, affiches, lettres manuscrites, sont précieuses. 
Elles viennent rehausser le récit captivant de cette odyssée 
dans laquelle les deux «  protégés de l’Alliance  » David et 
Rachel affrontent le monde des notables, rencontrent Fayçal 
Ier, et croisent les chemins de rabbins fermement attachés 
aux traditions, dans un seul et unique objectif  : propager 
l’émancipation d’une population pauvre, autrement dit, 
l’aider à acquérir l’instruction et l’éducation salutaires. 

	 Une bibliographie (pp. 329-336) clôture ce volume à 
la couverture soignée, rehaussée d’une photographie issue 
des collections de l’Alliance, et également nanti d’un cahier 
couleur de huit pages (situé entre pp. 152 et 153) donne à 
voir un timbre poste émis à l’occasion du cent cinquantième 
anniversaire de l’Alliance Israélite Universelle, des diplôme et 
certificat de reconnaissance et de remise de médailles, trois 
cartes géographiques, vêtement d’enfant, propriété du musée 
juif de Londres brodé par les ateliers de l’école Kadoorie 
dont la qualité de reproduction est au niveau des documents 
d’archives très satisfaisante, permettant une lecture aisée. 

 



O
8	 { Philippe Blondin : Président du Musée Juif de Belgique
		  Ingénieur commercial (Solvay-Université Libre de Bruxelles).

16	 { Zahava Seewald : Licenciée en histoire de l’art et archéologie (Université Libre de Bruxelles). 
		  Conservatrice, responsable des collections « peinture, sculpture, photographie d’art »  			 
		  (1945 à nos jours). Coordinatrice de l’inventorisation et de la digitalisation des 
		  collections. Responsable du service éducatif.

34	 { Daniel Dratwa : Licencié en sciences économiques (Université Libre de Bruxelles). 
		  Titulaire d’un Diplôme d’étude Approfondie en Histoire sociale (Paris X. Nanterre). 
		  Conservateur. Responsable des collections (XVIe siècle à 1945), des bibliothèques. 
		  Expert en biens culturels juifs spoliés. Past-president de l’Association européenne des 
		  Musées Juifs (2002-2007).
 		  Président du Cercle de Généalogie juive de Belgique.
		  Membre du Conseil des Musées de la Communauté Française Wallonie-Bruxelles.

46	 { Pascale Falek : Docteur en histoire et civilisation (European University Institute, Florence). 
		  Master en études européennes (Collège d’Europe), Master en études juives (Oxford University), 
		  licenciée en histoire contemporaine (ULB). Chargée de projet aux Archives générales du Royaume. 

60	 { Anne Cherton : Licenciée en Histoire (Université Catholique de Louvain).
		  Conseiller scientifique. Responsable du département des archives.

72 	 { Marlen Eck : Docteur en histoire (Universität Wien, Vienne), maîtrise en Littérature Générale et 
		  Comparée, Études du Judaïsme et Droit (Johannes Gutenberg-Universität, Mayence).
		  Chercheuse au Laboratoire d´Études sur Ethnicisme, Racisme et Discrimination (LEER) de l´Université 
		  de São Paulo, São Paulo et à l´Institut Shoah des Droits de l´Homme, São Paulo.

86	 { Monique Jutrin : Présidente de la Société d’études Fondane et directrice des Cahiers Benjamin Fondane.
		  Professeur de littérature française à l’Université de Tel-Aviv de 1969 à 2005.

92	 { Evelyne Vanherbruggen : Graduée en bibliothéconomie. Bibliothécaire. 

102	 { Jitka Mlosová Chmlíková : historienne

114	 { Marie-Florentine Holte : volontaire ASF 2011-2012 

122	 { Olivier Hottois : Licencié en histoire de l’art et archéologie (Université Libre de Bruxelles).
		  Conseiller scientifique. Responsable de la photothèque et du domaine multi-média. 
		  Coordinateur informatique. 

6, 135, 148, 166 et 176 
	 { Philippe Pierret : Docteur en histoire des religions et des systèmes de pensée 
		  Judaïsme médiéval et moderne (école Pratique des Hautes Etudes, Paris). 
		  Conservateur. Responsable des collections textiles. Coordinateur des publications 
		  scientifiques. Chercheur associé au Centre National de la Recherche Scientifique, Nouvelle Gallia 
		  Judaica, (Montpellier) ; chercheur à l’Institut d’études du Judaïsme (ULB).

n° 4 - Décembre 2012Collaborations scientifiques

n° 4 - Décembre 2012m u s éOn

Les textes des articles figurant dans ce numéro n’engagent que la responsabilité de leur(s) auteur(s).

 	 178 

MUSÉON



 	  179 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Crédits photographiques

Remerciements
L’équipe scientifique souhaite remercier les personnes et institutions suivantes :

Fonds Jacob Salik

Marlen Eckl
Pascale Falek
étienne Gotschaux
Monique Jutrin
Christel et Manfred Lammel
Luc Pire

Assurances Invicta
Commission Communautaire Française de Belgique
Fédération Wallonie-Bruxelles Belgique 
Fondation du Judaïsme de Belgique 
Actiris
Région de Bruxelles - Capitale

Régie publicitaire
Emile Adi

n° 4 - Décembre 2012m u s éOn

© éditions du Palio, Paris - étienne Gotschaux
© éditions Luc Pire

Rédaction en chef
Philippe Pierret

Relecture
Anne Cherton, Marthe



 	 180 



 	  181 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Régie publicitaire



WITH COMPLIMENTS

TACHÉ

 	 182 



 	  183 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

PAR SYMPATHIE

ISI ET MADELEINE
CHOCHRAD

PAR SYMPATHIE

Monsieur et madame

MAX KAHN

de mémoire bénie

ERNEST FRIEDLER (l’’z)

JULIEN FRIEDLER



 	 184 

PAR SYMPATHIE

La famille Wajs



 	  185 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

PAR SYMPATHIE

ARTHUR et natacha 
LANGERMAN

PAR SYMPATHIE

BELFIMAN S.A 

La famille 
G. Gutelman

FUTUR ANTERIEUR
ART DU XXe SIECLE

ALAIN CHUDERLAND

19 Place du Grand Sablon

1000 Bruxelles

Tél. 02 51272 65

Fax 02 512 72 65

GSM 0475 46 68 79

chuderland@futuranterieur-be.com



Comptamatique 
s.p.r.l

SOCIETÉ CIVILE D’EXPERTS-COMPTABLES 

ET DE CONSEILS-FISCAUX

Henri Ubfal

Rue Bodeghem 91-93 Bte 6 

(coin Bld du Midi)

1000 Bruxelles

E-mail : comptama.hubfi@arcadis.be

T. 02 511 12 50 - F. 02 512 46 42

PAR SYMPATHIE

la famille
Marc Wolf

LIÈGE

MANO
BRANDS SHOES & BAGS

 	 186 

Shanghai 
Bund18 Real Estate Management Ltd.

4/F,18 Zhongshan East Road (E1)
Shanghai, 200002

People’s Republic of China
Tél. +8621(0)63 23 70 66 - Fax +8621(0)63 23 70 60

•
www.finepaintings.cn 



 	  187 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

PAR SYMPATHIE

Charly Kagan & Charles Chojnacki

Rue de Stalle 142
1180 Brussels - Belgium
Tél. : +32 2 541 89 30
Fax + 32 2 541 89 39

e-mail : info@globaltrade.be



 	 188 

Par sympathie

CHEMITEX S.A.



 	  189 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

chaussures AWA
chaussures & sacs au

prix d’usine

Rue Neuve, 62 - Charleroi - T. 071 70 08 28

Rue de la Montagne, 62 - Charleroi - T. 071 50 08 57

Rue Sylvain Guyaux, 18 - La Louvière





La Famille

EREZ 
DALEYOT

Par sympathie



 	 192 

AU FIL DU TEMPS
S. Berkowitch

au.fil.du.temps@skynet.be - www.brussels-antique.com

36 Rue de la Régence
1000 Bruxelles

Tél. : 322 513 34 87 - 322 511 0018

19e et 20e

ventes - achats -expertises
Expert Drouot Paris

par sympathie

A.S. Distribution



 	  193 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

www.brenart.com



 	 194 



 	  195 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

Par 
sympathie

Jacques 
GRAUBART

La 
Famille



Change - Devises - 
Ordres de bourse

Pièces d’or et lingots

Expertise gratuite 
et immédiate 

par spécialistes

Gestion de patrimoine

Serge GOLDBERG

Rue de la Bourse 30 - 32
1000 Bruxelles Belgique
Du lundi au vendredi 

de 9h00 à 17h30 non stop
Tél.: 02 513 74 10 - Fax : 02 513 72 88

www.eurogold.be

 	 196 



 	  197 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique

PAR SYMPATHIE

famille
Patrick LINKER

Charleroi (Jumet)



 	 198 

par sympathie

La famille

Philippe Szerer



 	  199 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



Davin
COPIER - FAX - PRINTER - SCANNER

DAVIN S.A.
Rue des Aises 5

6060 Gilly
tél. 0800-34040 - fax 0800-34041

e-mail d.davin@davin.be
site www.davin.be

GECE
S.P.R.L. - B.V.B.A.

FOURNITURES de bureau
PAPETERIE

BUREAUTIQUE

140, BOULEVARD ANSPACH
1000 BRUXELLES

T. 02 511 93 71 - F. 02 513 46 37

PAR SYMPATHIE

LA FAMILLE

BERNARD

SKOWRONEK

 	 200 

L’HEUREUX SEJOUR
ASBL

Rue de la Glacière, 35 
1000 Bruxelles

Tél.: 02 537 46 99
Fax : 02 537 82 13

A.G.E.M. SPRL

Rue Dodonée 75A - B 1180 Bruxelles

Tél. 02 344 22 71 - Fax 023448949



 	  201 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



 	 202 

N.V. Specialty Metals Company S.A.

PAR SYMPATHIE

RUE TENBOSCH 42 A
B-1050 BRUSSELS

BELGIUM
TEL 02/645.76.11
FAX 02/647.73.53

Fabienne Lascar

Jeweler

Rue Bodenbroekstraat 16 (Sablon - Zavel)
1000 Brussels - Belgium

Tél. : +322 347 42 72 - Fax : +32 2 511 96 60
E-mail : f.lascar@skynet.be

DISKABEL s.a.
Le meilleur des produits cacher 

à 2 pas de chez vous

Bruxelles / Anvers / Knokke / Gent / 
Liège / Waterloo...

B.D.P.s.A.

PAR SYMPATHIE

Ets. Wajctex

PAR SYMPATHIE

Elie & Solange
Capelutto



 	  203 Revue d’art  e t  d ’his to ire  du Musée Jui f  de Belg ique



Musée Juif de Belgique Joods Museum van België
Fonds Jakob Salik

Graphisme : Christian Israel
christianernstisrael@gmail.com

ISSN  2

 	 204 

Achevé d’imprimer en décembre 2012 
par l’imprimerie Snel (Belgique)

Toute reproduction d’un extrait quelconque de ce livre, par quelque procédé que ce soit, et notamment 
par photocopie ou microfilm, est strictement interdite sans autorisation écrite des propriétaires des 
droits. 


